# الكِعَنايَةُ البَالْعَالَةِ الْمُعَالِيَةُ البَالْعَالِيَةِ

تائين الرگورنيشيرگيرگيرائي اشتاذالنَّتُدوَالبَدَعَة جامعة باجى مخنار - عنابة - الجزائ



# الكناية فى البلاغة العربية

# تأثيف الدكتوريشيركحيل

استاذ النقد والبلاغة جامعة باجى مختار - عناية - الجزالر

> الطبعة الآولى 1425هـ / 2004م

مكتبة الآداب 42 مبدان الأوبرا - القامرة ت:3900868



••••

هذا الكتباب في الأصل أطروحية نال بهيا صاحبها شهادة دكتوراه الدولة بتقدير، مشرف جدا من جامعة باجي مختار عنابة الجزائر في عام 2002 م

....

الإهداء

إلى والدُى الكريمين

الحاضرين الغائبين...؛

(ن .)و(ع .)

تحية عرفان وتقدير،

بشير

# بيني إللوال بمزالجيني

﴿ وَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّضْتُم بِهِ مِنْ خَطْبَةَ النِّسَاءِ أَوْ أَكْنَتُمْ فِي أَنفُسِكُمْ عَلِمَ اللَّهُ أَنَّكُمْ سَتَذْكُرُونَهُنَّ سِرًّا إِلاَّ أَن سَتَذْكُرُونَهُنَّ سِرًّا إِلاَّ أَن تَقُولُوا قَوْلاً مُعْرُوفًا . . . ﴿ يَهُ اللَّهُ ﴾

[سورة البقرة]

## المفدمة

لم نزل محاولات العودة للتراث البياني تكشف من حين لآخر عن كشيرٍ من أسراره الجمالية والفنية، والمتعلقة ببعض وسائله التصويرية التي من أهمها التعبير الكنائي بمختلف أشكاله وأبعاده الإيحائية، وليس من شك في أن الكناية ما زالت تحفظ بمنزلتها المتميزة بين أصناف التعابير المجازية، خاصة بتفردها ببنية ثنائية دلالية جامعة بين الحقيقة والمجاز في نفس الوقت، وبخاصة الخفاء الذي يتراوح فيها بين الشدة والشفافية ليصل في بعض الأحيان إلى الغموض الذي يُعدُّ ميزةً من ميزات بعض فنون القول الراقية.

ولقد وجـدتُ تلك الظواهرُ في نفـسي صدَّى وإعجـابًا، بلغ مني مبـلغ الرضا والشغف، حتى فكرت في بحث موضوع الكناية من وجهتين، أظنُّ أُنني لم أسبق فيهما من أحد، ولا نافست فيهما غيري منافسة، ألا وهما الوجهة التاريخية والفنية، وكان البحثُ والاستقصاءُ في حـدٌ ذاتهما قد دلأني على مؤلَّف مـحمود السيد شيخون الموسوم «الأسلوب الكنائي نشأته- تطوره- بلاغته، وهو مجموع دراسات عُني فيها المؤلِّف بالجانب التاريخي عـنايةٌ لا تضاهيها الوجهة الفنية، وهو شيءٌ يُفهم من عنوان الكتباب ذاته، وكان تقصيرُ المؤلِّف واضحًا في المنهج الذي تناول به الكناية، عندما تراه يهتم بعلماء البيان الذين درسوا الأسلوب الكنائي، معتبراً إياهم أساسًا في القراسة، منصرفًا عن تتبُّع الظاهرة الكنائية، والوجهة الصحيحة لتبلورها وتشكُّلها إلى أن وصلت إلى ما هي عليه في كُتب البلاغين المتأخرين؛ من منثل (مفتياح العلوم) للسكاكي، والمثيل السائر، لابن الأثير، و﴿الْإِيضَاحِ﴾ للخطيب القزويني، وكان منهجُه في دراسـة كتب المحدَّين مفتقرًا إلى التناول الشمولي، الذي جعله يتنبع الكناية تتبعًا مفصولًا عسمًا جدٌّ في العصر من دراسات بلاغية قلفت بها البلاغة الغربية، والأسلوبيات الحديثة، وذلك رغم ما يبدو من ضآلة التأثير الحاصل بين البلاغتين على المستوى الإجرائي. وكانت أوجه التقصير تلك بمثابة مسائل ملحة أخدات تدفع بالباحث إلى أن يضع تصورًا مبدئيًا، قوامه البعدان المذكوران سابقًا، وهما البعد التاريخي والفني، وبذلك توزَّعت خطة هذا البحث على بابين، ينضوى تحت كل باب منهما أربعة فصول، وينتهى بخائمة تُجمل التنائج التي توصلً إليها البحث.

\* فأما البابُ الأول: الذي عنوانه التاريخ البسحث في الكناية منذ نشأتها إلى العصر الحديث، فتناول الأسلوب الكنائي، ونشأته وتطوره، منذ أن كثر تداوله في أوساط علماء اللغة والمفسّرين، أمثال الخسليل بن أحمد الفراهيدي، وسيبويه، والفراء، وأبي عبيدة، بحيث استمر ذلك التبع إلى مشارف القرن الرابع الهجري. وكان لزامنا على الباحث أن يتابع تطوّر الكناية إبان القرنين الخامس والسادس في الفصل التالي، محاولاً إبراز أهم ما أضافه البلاضيون من إضافات تتعلّق بتعريف الكناية، وأقسامها، وبلاغسها، وأن يوجّه النظر من قم الى التحيول لذي طرأ عليها، بعد أن تَم إلى احتمام بعض العلوم العقلية على مباحثها، ونعنى بذلك قوانين المنطق والفلسفة.

وأما الفصل المثالث: فخُصصُ لجهود العلماء في القرن السابع، والثامن، والتاسع في البحث الكنائي، وهي فترةً شَهدت توسُّعًا وعُمقًا في البحث أديا إلى تبلور مدرستين؛ هما: المدرسة الكلامية، التي تُعنى بتكثير الأقسام، والفروع، واصطناع منهج قوامه القوانين المنطقية والفلسفية، ويُعدَّ السكاكي ومَن والاه من رُوَّادها.

وأما المدرسة الثانية فهى المدرسة الادبية التى تغلّب الجانب الذوقى والجسمالى على غيره فى دراسة الكناية، ومن أهلامها: حبد القاهـ والجرجاني، وابن الاثير، ومن سار على دربهما.

وبالجمسلة فإن ذلك كله انعكس على دراسة الكناية، بحيث بدأنا نُحسُّ وكأنَّ أرمة أصبابت التفكير البيساني حمومًا، والكناية على الخصوص، وإن تكن تلك الازمة قد حَوَّلت اهستمام السعلماء إلى العناية بالفروع، وبالجزئيسات، ببسسط ما

يستوجب البسط، وإجمال ما يستلزم الإجمال، وهو ما أدى إلى ظهور ما يُسمَّى فبالشروح، والتلخيصات، والتقارير، والحواشى، وهى مولَّفات سعى فيها أصحابُها إلى إبراز مقدرتهم فى التسمكُّن من العلوم العقلية والعربية. ولعلك واجد شيئًا من تلك الثقافة فى مطوَّل التفستارانى ومختصره، وفى إتقان السيوطى الذى انتهت إليه الريادة فى التلخيص، والجمع، والشرح، فأجملُ وأوجزَ، وجمع فاوعى.

وأما الفصل الرابع: فخُصص لجهبود الدارسين المحدثين، قيام فيه الساحثُ بتصنيف المؤلّفات باعتبار التشبابه بينها في غايات التأليف، ومدى الاتباع والابتداع في المنهج والطريقة.

\* وأما الباب الثاني: الذي عنوانه والكناية من الوجهة الفنية، فتورَّعت فصولُه على دراسة الكناية باعتبارها صورة أدبية، لها وظيفة تجسيم المعنى على الشكل المادى الحسى، والصلات التي تجمع بينها وبين باقى مستويات التصوير الاخرى من إيقاع، والفاظ، وعبارات، وقد انضوى ذلك كله تحت الفصل الأول.

وأما الفصل الثانى: فخُصص لصلة الكناية بالقيم الخُلقية والاجتماعية، وهو البعدُ الذى يتعلق بمدلولات الكنايات على اختلاف أشكالها، وهو ما نستدلُّ عليه بأن كشيراً من الكنايات فسقدتُ إيحامَها، وبالتالى تأثيرَها؛ لكونها ارتبطت عند صياغتها بوسط اجتماعى معين، لم يعد له وجود الآن.

وكان الفصل الثالث: وهو في جماليات التعبير الكنائي- مخصصًا لإبراز جمال الكناية من خلال أقسامها المختلفة، وبعض أوجه التشابه والاختلاف بينها وبين المجاد المرسل، وما تزخرُ به الكنايةُ من إيجادٍ، واختصار، وتأثير.

وكانت خاتمة الفصول مخصصة للكناية، بوصفها عنصرا داخل السياق، تمَّ فيه التركيزُ على المنهج الـذى عُولجت به عند القـدماه، والمآخذ التى يمكن أن تُوجَّه لللك المنهج، لا سيما وأن النقد الحديث لا يعترفُ بالصورة إلا داخل السياق الذى وردت فيه، فهى عنصر لا تظهرُ قـيمتُه إلا بما يؤديه من وظيفة داخل إطار النظم، أو النص كله؛ لأنه صورة كبرى تقوم بنقل التجربة الادبية من المبدع إلى المتلقى.

وكان يبدو مند الوَهلة الأولى أن المنهج التاريخي هو أنسب المناهج لدراسة الجانب التاريخي للكناية، منذ أن تبلور المصطلح داخل الأجواء الدينية والسلغوية والاجتماعية، إلى أن كثر تداوله وترسّخ ضمن صور البيان، كما هو الشأن عند البلاغين المتاخرين أو الدارسين المحدثين على السواه.

وأما الجانبُ الفنى فى الكناية: فكان اللائقُ فى دراسته المنهج التحليلى الذى يعنى بوصف الظواهر وتحليلها تحليلاً فنيًّا من شأنه أن يحدُّدَ فى النهاية الخصائص الجمالية للتعبير الكنائى، وهى خصائص بعضها نوعى، وبعضها الآخر يشترك فيها مع بعض الصور المجازية الاخرى. ولقد كان الانتضاع بالمنهجين كثيراً ما تدعو إليه الحاجة، ويستسدعيه المقام، فستاريخ الكناية حعلى سبيل المسال- يتطلبُ وصفاً للظواهر، وتحليلاً وتفسيراً.

وأما الصعوباتُ التى واجهها الباحث، فمنها ما يتعلَّقُ بطبيعةِ الموضوع فى حَدَّ ذاته؛ كاستغراق البحث الكنائي في كتب البلاغيين المتأخّرين، وكالعنّت الذي يحسُّ به الباحثون عادةً أثناء محاولات النفاذ إلى طبيعة اعتراضات العلماء بعضهم على بعضهم الآخر، باعتبار أن أكثرها استندت إلى العلوم العقلية.

ومن تلك الصعوبات ما كان ناتجًا عن طبيعة الصورة الكنائية، من ناحية حجمها، وقصرها إذا ما قورنت بباتى صور المجاز الأخرى، كالتشبيه والاستعارة، وهو ما أدى بالتالى إلى ظهور بعض التفاوت بين فصول البحث.

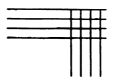
ويودُّ الباحثُ عندئذ أن يتركَ الحكم على هذا العمل المتواضع للقارئ الكريم، يقبنًا منه أنه لا يخلو من نقائض ولا يسلم من هنات. وهو يوجه النظر بعدئذ إلى أنه لم يدَّخر جُهداً في الاعتماد على أهم مصادر البيان العربي من مثل «دلائل الإحجاز» لعبد القاهر الجرجاني، و«مفتاح العلوم» لأبي يعقوب السكاكي، وكتاب «الإيضاح» للخطيب القزويني، و«المطول» للتفتاراني.

كما لا يسعه إلا أن يتقدم بأسمى عبارات التقدير لاستاذه المشرف الدكتور

بلقاسم ليبارير على ما لاقاه لديه من تفسهم ورعاية شَمله بها منذ تولّيه الإشراف، إلى غاية الانتهاء منه، فكان في أثناء ذلك عالمًا صبورًا نزيها كفيًا.

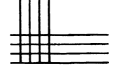
كما لا ينسى الباحثُ أن يُسدى خالص عبارات المودة والامتنان للأستاذ محمد ربيب الذى لم يبخل عليه بتوجيبهاته ونصائحه، منذ أن دار البحث فى فكره، إلى أن استوى على ما هو عليه فى النهاية.

وبالله التوفيق.



# الباب الأول

# تاريخ البحث في الكناية منذ نشأتها إلى العصر الحديث



## الفصل الأول التعريف بالتمبير الكنائي ونشأة البحث هيه

#### 1- التعريف بإلكناية،

درج الخطابُ اللَّغوى في أغلب اللغات الإنسانية على أن يتواضع أهله على التداول بالفاظ قد لا تعنى ما يُفهم منها في الظاهر، إذ أن المراد عندئذ هو المعنى البعيد المخفى والمستور وراء ذلك، وشأن تلك اللغبات هو بالضبط شبأنُ اللغة العربية أثناء التهبير الكنائي، وإن تكن هنا نكتة مفيدة، وهي أن المعانى الأول كانها هي التي تتولّدُ عنها تلك المعانى الثواني عندما ترتبط بها ارتباط اللازم بالملزوم، أو التابع بالمتبوع، أو ما شابه ذلك.

ومعلوم أن لعلماء البلاغة العربية تعريفات عديدة للكناية (1)؛ منها ما أوردة عبد القاهر الجسرجانى (ت 471هـ)، وهو قوله: والمراد بالكناية أن يريد المتكلم إثبات معنى من المسانى، فلا يذكره باللفظ الموضوع له فى اللغة، ولكن يجئ إلى معنى هو تاليه وردفه فى الوجود فيومئ به إليه، ويجعله دليلاً عليه، مثال ذلك قولهم: «هو طويل النجاد»: يريدون طويل القاصة، وهى «نؤوم الضحى»: والمراد أنها مترفة، مَخدومة لها من يكفيها أمرها، فقد أرادوا معنى ثم لم يذكروه بلفظه الخاص به، ولكنهم توصلوا إليه بذكر معنى آخر من شأنه أن يردفه فى الوجود وأن يكون إذا كان(2). فإنه ينص على ثنائية المعنى الكنائى، وعلى تعلقهما بعضهما، حتى ليصير المنى الثانى تابعًا للأول أو ردفًا له، كما أن فى الكناية عدولاً عن التصريح بلفظ المنى المقصود إلى ذكر المعنى ردفًا له، كما أن فى الكناية عدولاً عن التصريح بلفظ المنى المقصود إلى ذكر المعنى الأخر بشكل يجعله متحققًا أو حاصل الوقوع إذا رغبَ المتكلم فى ذلك.

ولَعَلَ مَا يَمِنِ الكنايةَ هذا الحَفَاء العَجيبَ الذي يَصُورِ المَعانَى، ويبرِدها في افخم تعبير وأبدع صورة حـتى غلب عليها ومن أجله سـميت، قال السـكاكى: ﴿وَسُمَّى هَلَا النُوعُ كنايةً لما فيه من إخـفاء وجه التصريح، ودلالة كنَّى على ذلك، لأن (ك. ن. ي) كيفما

(1) جاء في اللسان: 'والكناية: أن تتكلم بشيء وتريد غيره، وكني عن الأمر بغيره يكني كناية: يعني إذا تكلم بغيره مما يستدل عليه نحو الرفث والغائط ونحوه. وفي الحديث: امن تعزى بعزاه الجاهلية فأعضوه بإير الميه ولا تكنواه لسان العرب 14، 174، يقابل مصطلع الكناية في الغرنسية Metonymie، وبالإنجليزية Dictionnaire Francais- Espagnol Larousse- France وبالإسبانية Metonimia، راجع Dictionnaire Francais- Espagnol Larousse- France

 (2) دلائل الإهجار، ص 52، لم يفت علماه البلاغة الإفرنجية تمريف الكناية كلِّ في مجاله اللغوى؛ من ذلك ما ررد في المجم الإنجليزي:

Metonymy: a figure of speech in which one thing is replaced by another associated with it, for instance the use of downing street to mean the British government.

Collins paperback, Dictionary, Page 500 Printed and bound in Great Britain by Harper Collins Manufacturing P. O. Box, Glasgow GUONB.

تركبت دارت مع تأدية معنى الحفاه. . . ، (1). ولذلك يرجَّعُ السكاكي أن الكناية اشتقَّت منها الكُنى: ﴿ وهو أبو فلان وابن فسلان وأم فلان وبنت فلان سُميَّت كُنى ؛ لما فسيها من إخفاء وجه التصريع بأسمائهم الأعلام . . . ، (2). وقد تسدو المسألة قسابلة للاخذ والردّ، خاصة وأنه ليس بأيدينا ما يدل على حقيقة ذلك حتى وإن اعتمدنا على القياس والسماع.

ولذلك وجدنا صاحب والطراز، يُرجِّع الاسرين مما، ويدَّعى جواراً اشتقاقها من الستر أو من الكُنية. قال: «أما اشتقاقها من الستر فهو ظاهر؛ لأن المجار سنور بالحقيقة حتى يظهر بالقربنة، فالحقيقة ظاهرة، والمجار<sup>(3)</sup> خفى، وأما اشتقاقها من الكنية فهو ممكن أيضاً؛ لأن الرجل إذا كان اسمه محمداً فهدو كالحقيقة في حقه؛ لأنه هو الموضوع بارائه أولاً، وأما قولنا أبو عبد الله فإنه بعد جرى محمد عليه؛ لأنه كانهم لا يطلقونه عليه إلا بعد أن صار له ابن يقال له عبد الله حقيقة أو تفاؤلاً، فلهذا قلنا: بأنه كُنية؛ لما كان موضعًا للاسم وكاشقا عنه، فهما كما ترى صالحان للاشتقاق، (4). وإن يكن يحيى العلوى يرجع الاشتقاق الأول على ما يبدو ويقدمه على غيره؛ لقوله إنه ظاهر، فكأنه لا يحتمل اللبس إذا ما قورن بالآخر.

"Metonymie: d'une manière générale conformement a l'étymologie

 <sup>(1)</sup> مفتاح العلوم، ص 402، ولعل هذه الوظيفة لا تختلف هما عليه الحال في الكتابة في اللغة الفرنسية، يقول Alain Rey في معجم Alain Rey في المحافظة Le Robert- P: 638.

<sup>&</sup>quot;Metonymie: Ididact, procédé de Language par lequel on exprime un concept au moyen d'un terme designant un autre concept qui lui est uni par une relation necessaire (cause et effet, inclusion, resemblance "boire un verre" boire le contenu est une metonymie". وراجعملة فإن هذا المفهوم يلتني في عدة أرجه مع تعريفات علماء البلاغة العربية؛ كاعتبار الكتابة عنصر/ لغربًا فا ينية ثنائية إحداما ظاهري، والآخر مخفى وهو المقصود، وقد حدد المعجم اللساني لجان ديبوا وظيفة الكتابة على الوجه التالى:

La metonymie est un simple transfert de denomination, le mot est réservé toute fois pour désigner le phénomène linguistique par lequel une notion est désignée par un terme autre que celui qu'il faudrait, les deux notions étant liées par une relation de cause a effet, la recolte peut désigner le produit de la cueillette et non pas seulement l'action de cueillir elle même, par une relation de manière à objet ou de contenant "boire un verre", par une relation de la partie au tout (une voile a l'horizon). DICTIONNAIRE DE LINGUIS-TIQUE, P: 318.

ويستخلص من ذلك كله أن الكناية وإن تكن مسجود تحويل بسبيط للرموز، فـإنها تعمل على تعسين الظاهرة اللغوية، ويتم بها الشعسبير عن المعنى بالفساظ غيـر تلك الظاهرة، دون أن ننسى احستواءها على عـديد من الإيحاءات. (2) مفتاح العلوم، ص: 402.

<sup>(3)</sup> يتابل مصطلح المجار: La synecdoque.

<sup>(4)</sup> الطراز، 1، 279.

وقد تبدو الكناية هي التكنية؛ لما لهما من دلالة الستر، وإن تكن الكُني تحمل أبعادا اجتماعية، فإن «التكني كالكناية ترك للدال الصريح إلى ما يعادله في الدلالة، تحقيقا واستجابة لتقليد اجتماعي ضمن الحير الفردي. والدال (١) الذي حُول الفكر إليه هو في الكنية لفظي، على أبو الحسن ...، (2). وليس في مقدورنا أن نتجاوز ما قاله العلماء في هذا الشأن؛ لأن المسألة مبنية على اجتهاد لا تبدو فيه نتيجة مقنعة في نهاية المطاف.

ومن أمثلة عدم التصريح والستر في الكناية:

قول أبى نواس في المديح:

فَمَا جازَهُ جُودٌ ولا حَلَّ دونَهُ ولكن يسيرُ الجودُ حيث يسيرُ (3) لم يُصرَّح فيه بخصال ممدوحه بكونه جَوَّادا وسخيًّا، ولكنه عدل عن ذلك إلى التعبير بمعنى آخر أكثر مبالغة، بحيث جعل الجود يحل ويرتحل في أي مكان نزل به هذا المدوح؛ وبذلك يَقْرى تأثيرُه في السامعين.

وقول العرب: «فلانٌ عريضُ الوساد»: كنايةٌ عن البلاهة والغباء وقلة العقل، فيه ستر للمعنى من شأنه أن يجعله أوقع في نفس السامع وأبلغ.

وفى القرآن الكريم آيات عديدة لم يُصرَّح فيسها بالمعنى، وإنما أنت من طريق الستر والإخضاء تأدبًا ووعظًا للسامعين، ومن أمثلتها قسولُه تعالى: ﴿ ... وَقَدْ أَفْضَى بَعْضَكُمْ إِلَىٰ بَعْضِهِ ... ﴿ ... وَقَدْ أَفْضَى بَعْضُكُمْ إِلَىٰ بَعْضِهِ ... ﴿ ... فَأَنُوا حَرْتُكُمْ أَلَنْ مُشْمٌ ... ﴿ ... فَقَدُاهَا ... ﴿ ... ﴿ ... وَلَنَّا تَصْدُورُ مَا يَحْدَثُ بِينَ الْمِعَالَ ... ﴿ ... وَلَنَّهُ اللَّهُ مِنْ الْمِعَالَ ... ﴿ ... وَلَنَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ الْمِعَالَ ... ﴿ ... وَلَنَّهُ اللَّهُ مِنْ الْمِعَالُ ... ﴿ ... وَلَنَّا تَعْشَاهًا ... ﴿ ... وَلَنَّا تَعْشَاهًا ... ﴿ ... ﴿ ... وَلَنَّا اللَّهُ مِنْ الْمُعَالَمُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللل

ويظهرُ أن بعضَ تعريفات البلاغيين للكناية وإن اختلفت في الصياغة إلا أنها تتغق في كثيرٍ من الخـصوصيات الفنية، مثل عـدم التصريح، وما يقتضيـه اللازمُ ويفضى إليه من لزوم؛ فالإمام الطيـبي يقول: إن الكناية: وهي ترك التصريح بالشــي. إلى ما يساويه في

 <sup>(1)</sup> الدال: ويجمع على دوال Les signifients، أسا المدلول فيسجمه على مدلولات Les signifiés
 والمسطلحان يعدان وجهى العلامة اللسائية عند سوسير، واجم في ذلك:

R. Galisson/ D. Coste, Dictionnaire de didactique des langues, Hachette Paris, 1976, "signe" P: 496.

<sup>(2)</sup> تعيم علوية، نحو الصوت ونحو المعنى، ص ٦٤.

<sup>(3)</sup> راجم الديوان، ص ٢٧٣.

اللزوم، لبنتقل منه إلى الملزوم، كسما يقال «فلان طويسل النجاد» أى طويسل القاصة، وسميت كناية؛ لما فيسها من إخفاء وجه التصريح، ومنه الكنى؛ لما فيسها من إخفاء وجه التصريح بالعلم، وهى إما مطلقة أو غير مطلقة. ..»(1). فإن ما يساوى لزوم المعنى هو ما يصطلح عليه عادة بد «لازم المعنى»، مثل صفة العفة والطهارة التى نسبتها الخنساء لاخيها صخر في قولها:

لم نَرَهُ جارةٌ يَمشي بساحتِها لربية حين يُخلِي بيته الجارُ(2)

أو هي المرارات في قول المتنبي من قصيدة:

فلا يتهمنى الكاشحون فإننى رعيت الردى حتى حكّت لى علاقمه قال البرقوقى: ١٠.٠ كنى بالعلاقم عن المرارات؛ ولهذا قبال الرعيت؛ لأن العلقم عا يُرعَى، يعنى واشتدت مرارته لاعتيادى ذلك (3).

أو المرأة في قول عنترة العبسى:

يا شاة ما قنص لمن حَلَّت له حَرُّمت على وليتَها لم تحرم (4) بحيث كنى عنها بالشاة على عادة العرب في ذلك.

أو ما تدل عليه الملامسة في الآية الكريمة: ﴿ ... أَوْ لاَسْتُمُ النِّسَاءُ ... ۞ [النساء]، وهو الجماع.

وهذه الشواهد وغيرُها تدلُّ على أن معنى المعنى إنما يتشكل فى ذهن السامع بمجرد ما يطرق سمعه، أو يدور فى ذهنه إذا أحسنَ الفكر.

حاول علماه البلاغة البحث في الكناية باعتبارها حقيقة أو مجازا، وكان ذلك مظهراً من مظاهر اختلافهم في هذا الشأن، فيحيى بن حمزة العلوى يرى «أن أكثر علماء البيان على عد الكناية من أنواع المجاز، وأنكر على على عد الرادى ما ذهب إليه من أنها

<sup>(1)</sup> التيهان في البيان، ص 406.

<sup>(2)</sup> هو بيت من قصيدة مطلعها:

ما هاج أم بالمسين موار أم ذرفت أم خلت من أهلها الدار

قال الشارح لقولها: ولم تره جارة يمشى... لقد كان صخـرُ عنيفًا شريفًا لم يُعرف عنه فحش، وهو لا يمشى قرب يبتها ليواودها عن نفسها في غياب زوجها؛ أبو العباس ثعلب، شرح ديوان الحنساء، ص 225.

<sup>(3)</sup> راجع ديوان المتنبي بتحقيق عبد الوهاب عزام، ص 246، وديوانه بشرح البرقوقي 4، 51.

<sup>(4)</sup> كلما ورد في الملقة، راجع ديوان عشرة بشرح يوسف عيد، ص 23.

ليست مسجارًا، وهي مسجار... ا<sup>(1)</sup>. وقد أتى رأى السراري صريحًا في كتابه «نهاية الإيجار في دراية الإعجار»، وهو قلوله: «... الكناية ليست من المجار، وبيانه أن الكناية عبارة عن أن تذكر لفظة وتفيد بمعناها مسعني ثانيًا هو المقصود ... ا<sup>(2)</sup>، ولم ينفرد الرازي فيمسا ذهب إليه؛ بل وجدنا الشيخ عز الدين بن عبد السلام هو الآخر يُخرجها من مباحث المجار<sup>(3)</sup>.

غير أن طائفة أخرى من العلماء ترى أن الفرق بين الكناية والمجار<sup>(4)</sup> هو «فرق ما يين الخاص والعام؛ لأن المجاز إذا فُصلٌ إلى أقسامه وكانت الكناية من جملتها. . وفرق آخر وهو أن الكناية مجردة عن القسرائن اللفظية ، والمجاز لا يُجرد عن قسرينة لفظية كانت أو معنوية (5). وسواء ارتبطت الكناية بالمجاز بعلاقة أشبه بعلاقة الأصل والفرع ، أو اختصت هي بالقرائن فإن أصحاب هذا الرأى يضعون حدوداً فاصلة بينهما . ويوافق أبو يمقوب السكاكي هذا الاتجاه فيلا يراها هو أيضاً من المجاز ا بيل حقيقة انظراً إلى أن الكناية لا تنافي إرادة الحقيقة بلفظها ، والمجاز ينافي ، وأن الانتقال في الكناية يكون من الملازم إلى اللازم إلى اللوزم إلى اللازم إلى اللوزم إلى اللازم إلى اللوزم إلى المؤلى الم

ويكاد الخطيبُ القزويني (7) ينفرد برأيه في هذا الشأن؛ فهي عنده ليستا حقيقة، لأن المعنى المراد ليس هو المعنى الحقيقي بل لازمه، وليست مجازاً؛ لأن المجاز لا بد له من قرينة Astuce مانعة من إرادة معناه. ومعلوم أن هذا التحليل تَطْغي عليه النزعةُ المنطقية التي أبعدت البلاغة العربية ردحًا من الزمن عمًا تمتاز به من حسَّ جمالي أبعدها عن

<sup>(1)</sup> بدوى طبانة، البيان العربي، 236.

<sup>(</sup>٢) الإيجاز في دراية الإعجاز، ص 191.

<sup>(3)</sup> الإشارة إلى الإيجاز في بعض أتواع المجاز، ص 113.

 <sup>(4)</sup> تبدو هذه المسألة قاسمًا مشتركًا بين البيان العربي والبلاغة الإفرنجية، فالصورتان تختلفان في أمور وتتفقان في أخرى كما يرى جوريف حجار:

<sup>&</sup>quot;En français également, la metonymie consiste a désigner la personne ou la chose par un autre nom que le sien, parce que ce nom frappe davantage une figure.

Le style apparentée a la metonymie (tellement apparentées même, qu'on les confond toujours), est la synecdoque qui consiste, enter autres a employer la matière pour l'objet, le pluriel pour le singulier, le genre pour l'espèce, et vice- versa...".

Joseph N. Hajjar, traité de traduction Dar el Maghreb-Liban 1986-P 225.

<sup>(5)</sup> محمد بن على بن محمد الجرجاني، الإشارات والتنبيهات في علم البلاغة، ص 216.

<sup>(6)</sup> مقتاح العلوم، ص 403 ابتصرف،

 <sup>(7)</sup> يقول د. عبد المتعال الصعيدى: (جرى الحطيب في هذا على المشهور من أن الكتابة قسم آخر غير الحقيقة والمجاز...) بنية الإيضاح 3، 150.

الأجواه الفكرية التى نشأت فيها؛ يقول محمد مفتاح: «لقد بقيت البلاغة العربية في الدراسات العربية القديمة والحديثة منفصولة عن النظام الفكرى الذى نشأت فيه وترعرعت؛ فهى وثيقة الصلة بالمنطق والأصول والنحو وعلم الكلام... (1). ولا أذلًا على ذلك من هذا البحث السقيم الذى لا يُسمن ولا يغنى من جنوع في أصل الكناية أهى من المجاز أم ليست منه؟.

ولا بد من الإشارة إلى أن المعنى الحقيقى لا تجوز إرادته فى جميع الاحوال، وخاصة فى هذا النوع الذى استنبطه الزسخشرى وهو: «أن تعمد إلى جسلة معناها على خلاف الظاهر، فسأخذ الخلاصة من غير اعتبار مسفرداتها بالحقيسقة والمجاّر، فستعبّر بها عن المقصود؛ كما تقول فى نحو قوله تعالى: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْفِي استَوْى ﴿ ﴾ [طه] إنه كناية عن الملك؛ فجُمل كناية عنه، وكذا قوله: ﴿ ... وَالْأَرْضُ جَمِعًا فَهَنّهُ يَوْمَ القَيامَة وَالسَّمُواتُ مَطْرِياتُ بَسِيتِهِ ... ﴿ كَالَهُ وَالرَّمِ التَالِيقِ عَلَى عَلَم عَن عظمته وجلالته من غير دَهاب بالقبض واليمين إلى جهستين؛ حقيقة ومجازه (٤). فليس هناك سبيلً لإرادة المعنى الحقيقى؛ لكونه متعذرُ الوقوع نتيجةَ العارضُ الذى عَرَض للكناية.

أقسام الكتابية: لم يستطع علماء البلاغة قسديًا وحديثًا أن يتخلَّصوا من ذلك الذي رسَّخه السكاكي، والذي دَرَّج عليه أتباعه إلى يسومنا هذا، فلم تتعدُّ إضاف أتُّهم إبراز ما يبدو خفيًا أو غامضًا لتقريبه من الأذهان.

ولا بد من الإشارة إلى أن علماء السبلاغة وهم يتناولون التعبير الكنائى لم يعنوا فى أوائل مراحل التأليف بفكرة التقسيم، التى يظهر أنها لم تخطر على بالهم؛ تقول عائشة حسين فسريد: «تناول القدماء الكناية دون أن يصنفوها ويقسموها إلى أقسام؛ فنراهم يصنفون فيها كتبًا باكسملها دون أن يطوف بأذهانهم شئٌ من تقسيمات الكناية عند المتاخرين من علماء البيان (3)؛ فلقد ظهر -على ما يبدو- فى العسمور المتاخرة من حياة البلاغة العربية ما جعلها ترتبطُ بسعض العلوم العقلية كالفلسفة والمنطق؛ بحيث نضجت

<sup>(1)</sup> محمد مقتاح، مجهول البيان، ص 11.

<sup>(2)</sup> الإتقان في علوم القرآن 2، 62.

<sup>(3)</sup> أبو منصور التعالبي، الكناية والتعريض، ص 22.

جميعُها وتبلورت في أذهان علمائها، حتى غدت تلك العلوم رافداً يغذى الدرس البلاغي ويُعين أصحابه والمشتغلين به في صياغة التعريفات<sup>(1)</sup> والحدود والتقسيمات.

لقد انشهى الأمرُ بالعَلماء في النهاية إلى أن قسموا الكناية إلى ثلاثة أقسام باعتسار المطلوب بها، وهي: كناية عن موصوف، وكناية عن صفة، وكناية عن نسبة.

قال السكاكى فى الكناية عن الموصوف: «فى هذا القسم تقربُ تارة، وتبعد أخرى. فالقريبة هى: أن يتفنّ فى صفة من الصفات اختصاص موصوف معين عارض، فتذكرها مسوصلاً بها إلى ذلك الموصوف، مثل أن تقول: جاء المضياف، وتريد ريداً لعارض اختصاص للمضياف ريد. والبعيدة هى: أن تتكلف اختصاصها بأن تضم إلى لارم آخر وآخر، فيتفق مجموعًا وصفيًا مانعًا عن دخول كل ما عداه مقصودك فيه؛ مثل أن تقول فى الكناية عن الإنسان: حى مستوى القامة عريض الاظفاره (2).

فإن التعريف ينص ضمنيًا على ما يتم التصريح به، وهو الصفة -التي تختص بالموصوف- والنسبة، في حين لا يصرح بالموصوف مثل التكنية عن القلب بموطن الأسرار، وعن الجزائر بأرض المليون شهيد.

ومثل قول أبي نواس:

فَلمَّا شَرِبْناها ودَبَّ دبيبُها إلى موطِن الأسْرارِ قُلتُ لها قِفِي<sup>(3)</sup> كني عن القلب بـ دموطن الأسرار .

وقول الشاعر:

الضاربينَ بكلِّ أبيضَ مِخْلَمَ والطَّاعنينَ مَجامِعَ الأَضْفان (4)

فإن الشاعرُ أراد أن يشـيدُ بشجاعَة بمذُوحه، وأنه لا يشقُّ لهم غـبارَ إذا حمى وطيس المعركة، فقال إنهم الطاعنون مجامع الاضغان كناية عن القلوب.

 (1) التعريفات: الظاهر أنها تعنى بشيرح المطلحات التى يقتبرض أنها منجهبولة لدى القارىء بوسناطة مصطلحات أخرى، جاء في معجم تعليمية الملغات ما يلى:

#### Definitions:

"sens général: opération visant une certaine destination (dans la communication linguistique courante) (dans le dictionnaire) et consistant à expliquer le contenu d'un terme supposé inconnu a l'aide d'autres termes) propositions, synonymes, antonyms...) supposés connus"

R. Galisson/ D. Coste, Dictionnaire de didactique des langues, Hachette Paris, 1976, "signe" P: 140.

(2) مفتاح العلوم، ص 404.

 (3) لم آختر عليه بالديوان، وضيه كنايتان: إحداهما في الصدر؛ وهي عن الحمر، والاخرى في العجز وهي عن القلب. ودب: دباً ودبيئاً، مشي رويداً، راجم المعجم الوسيط 1، 268.

(4) قال صاحب بنية الإيضاح: «هو لعصرو بن معليكرب، ورواية الموارنة: والضاربين، والمخلوم: القاطعة 3. 151. ولغة الضاد كناية عن العربية. وقد يأتى هذا القسمُ كنايةُ عن عديد من الصفات التى تختصُّ بالموصوف ولا تتعداء لغيره، مثل قول الشاعر، وهو البحترى:

فاتبعتُها أُخرى فأضللت تصلها بحيث يكونُ اللبُّ والرحبُ والحقدُ(1)

إذ الظاهرُ أن الشاعر -وهو يصارع الذهب- يريد الانتصار على خصمه، بحيث طعنه الطعنة وراء الاخرى وفي موضع واحد وصفّ بعدة صفات، وهي: موضع اللب، والرعب، والحقد، فأرداه قتيلاً.

والرأى عندى أنه كلما تعددت الأوصاف وتوالت وارتبطت بالموصوف ارتباطاً شديداً صار المعنى بادراً متبلوراً في ذهن السامعين، محلمًا لصفات الموصوف، وفي هذا يقول بهاه الدين السبكي شارحاً هذا الضرب الكنائي: «كقولنا في الكناية عن الإنسان: حي مستوى القامة عريض الأظفار، فإن كل واحد من هذه الأوصاف الثلاثة ليس كناية عن الإنسان، ومجموعها كناية عنه لا لا يوجد في غيره فهي خاصة مركبة...،(3).

ويبدو أن تعدد الصفات هو الذي حَـدا بالسكاكي إلى أن يدَّعي أنها بعيدة، في حين تكون قريبة في الصفة الواحدة لقلة اللوارم<sup>(4)</sup>.

الكناية عن صفة: (ويتم فيها التصريح بالموصوف والنسبة بخلاف الصفة التى تبقى هى المقصودة وراه التكنية). (والمراد بالصفة ليس النعت المعروف فى علم النحو، بل الصفة المعنوية كالجود والشجاعة والطول والجمال وغير ذلك (5).

وهى تنقسمُ بدورها إلى قريبة وبعسيدة؛ فالقريبة يتم الانتقالُ فيسها إلى الصفة المطلوبة من غير واسطة؛ كيقول الحنساء في اخبها صخر:

رفيعُ العمادِ طويلُ النَّجادِ سادَ عشيـــرتَهُ أمرَدَا(6)

<sup>(1)</sup> هو بيت من قسمينة يصف فسهما اللثب ولقاءه إياء، راجع الديوان بشسرح وتقديم حنا الفساخوري، ص 371.

<sup>(2)</sup> الكناية والتعريض، مقدمة التحقيق، ص 31.

<sup>(3)</sup> بهاء الدين السبكي، عروس الافراح في شرح تلخيص المفتاح، ضمن شروح التلخيص 4، 249.

 <sup>(4)</sup> قال السكاكي: ابان تضم إلى لازم آخر و آخر ، فتلفق مجموعًا وصفيًّا مانمًا عن دخول كل ما عداء مقصودك فيه . . . ، مقتاح العلوم ، ص 404.

<sup>(5)</sup> بكرى شيخ أمين، البلاغة العربية في ثوبها الجديد 2، علم البيان، ص 144.

<sup>(6)</sup> ورد في صُدره تقديم وتأخير، راجع شرح ديوان الخنساء لابي العباس ثعلب، ص 71.

خلاف البعيدة التي يكون الانتقالُ فيها بواسطة أو وسائط.

قال بهاه الدين السبكى فى تعريفها: «وهى قسمان: قريبة وبعيدة؛ لأنها إن لم يكن انتقالُ الذهن من الكناية إلى المكنى عنه بواسطة فهى قريبة، وإلا فبعيدة، فالقريبة إما واضحة أو خفية، فالواضحة كقولهم فى الكناية عن طويل القامة: طويل نجاده؛ وتلك كناية ساذجة، وكقولهم طويل النجاد، وذلك كناية مشتملة على تصريح ما، لتضمن الصفة فيه، وهى طويل ضمير الموصوف...ه(1).

ومن امثلتها أيضًا قول عمر بن أبي ربيعة:

بعيدةُ مَهْوى القُرط إمَّا لنُوفَل ابوها وإما عبد شمس وهاشم(2)

فكنى عن طول العنق -ببعد مهّــوك القّرط- وهي صفةٌ مستحبّـة لدى العرب، مثلّما يُستحب اللين والاستواء، قال الشاعر:

. فبادرتاها بمستعجل من الدمع ينضحُ خدًا أسيلا<sup>(3)</sup> ومثل الكناية عن العفة بنقاء الثرب. والكناية عن الحلم بواسع الصدر.

وبغليظ القلب كناية عن القسوة.

وأما الحفية: فإنه لا يُتوصَّل للمراد إلاَّ بعد إعــمال الفكر؛ وذلك لما تضفيه صــياغةُ المعنى من غموض، أو خفاء من شأنهما أن يباعدا بين معنيى الكناية.

وقد أوردت لنا كُتُب البلاغة أمثلة، منها كالذي حدث لعدى بن حاتم الذي لم يتبين مدلول الآية الكرية: ﴿ ... وَكُلُوا وَاشْرُبُوا حَنْ يَبَينَ لَكُمُ الْغَيْطُ الْأَبِيْسُ مِن الْغَيْطُ الْأَسُود مِن الْفَهْرِ ... وَكُلُوا وَاشْرُبُوا حَنْ يَبَينَ لَكُمُ الْغَيْطُ الْأَبِيشُ مِن الْغَيْطُ الْأَبِيضِ مَن الأسود بقلتُهما تحت وسادتي، قال: فجعلتُ أنظر إليهما، فلما تبين لي الأبيض من الأسود أمسكت، فقال: إن أمسكت، فقال أصبحتُ غدوتُ على رسول الله على فاخبرتُه بالذي صنعتُ، فقال: إن كان وسادك لعريضًا. فالوساد العريض كناية عن صفة الغباء وقلة الفهم (4)؛ فعدي بن حاتم لم يتأول معناها باعتبارها مجازاً لا حقيقة، الشيء الذي جعل رسول الله على

<sup>(1)</sup> عروس الأفراح، ضمن شروح التلخيص 4، 251، 252، 253.

<sup>(2)</sup> كلا ورد بالديوان، ص 329، وقال الشارح: "بعيدة مهوى القرط: القرط ما يوضع في الأذن من حلى، كناية عن طول العنق. أسماء العلم في البيت أسماء لسادة قريش" الديوان بشرح وتقديم عبد أعلى مهنا، ص 329.

 <sup>(3)</sup> هو بیت من قصیدة لبشامة بن عمرو خال زهیر بن أیی سلمی، مطلعها:
 همرت أمامة همرا طویالاً وحملك النای همتا للیلا

راجع المفضليات، ص 55. بادرتاها: يعنى عينيها، أضمرهما ولم يجر لهما ذكر. الحد الأسيل: السهل اللين الدقيق المستوى، المفضليات، ص 56. (4) الكناية والتعريض، مقدمة التحقيق، ص ٧٧.

يرميه بالغباوة، وكأنه أراد أن يوجه نظره إلى هذه المصانى الثوانى التى تقف وراء ظاهر الألفاظ؛ فإن «صُرض الوسادة» يستلزم عرض القفا الذي يستلزم بدوره البلادة والغباء.

وليس هو مثل قول طزفة بن العبد الذي كني عن ذكاته بصغر حجم الراس، قال: أنا الرجلُ الضربُ الذي تعرفونه خشاشٌ كراس الحية المتوقّد(1)

بحيث جـ عل «صغـر الرأس» دليلاً على استنارة عقله، وهذا لا تصل إليـه إلا بعد تأويل نتيجة خفاء المُسافة بين اللازم والملزوم.

وأما البعيدة: فيتم الانتقال فيها من المعنى الظاهر إلى المكنى بواسطة؛ قال الخطيب الغزوينى: «والبعيدة ما ينتقل منها إلى المطلوب بها بواسطة، كقولهم كناية عن الأبله: «صريض الوسادة»؛ فيإنه ينتقل من صُرض الوسادة إلى عُرض القيف، ومنه إلى المقصود»(2).

وفى كلام السكاكى ما يفيد زيادة التوضيح، قال: «فهى أن تنتقل إلى مطلوبك من لازم بعيد بوساطة لوازم متسلسلة، مثل أن تقول كثير الرماد، فتنتقل من كثرة الرماد إلى كثرة الجمر، ومن كثرة الأكلة إلى كثرة الفيفان، ثم من كثرة الفيفان إلى أنه مضياف ... ، (3)

فكثرةُ الوسائط تقستضى نوعًا من ترتيب الفكر والذهن وحذقًا في استسخلاص النتائج من المقدمات. ويظهر أنه كلما تعددت الوسائطُ دلَّت على حذق القائل وبراعته في كثافة التعبير الكنائي.

ومن أمثلتها في الشعر ما مدح به نصيب بن رياح الحليفة الأموى عبد العزيز ابن مروان:

<sup>(1)</sup> جاء في شرح المعلقات السبع للزوزني، ص 205 ما يلي:

اللهرب: الرجل الحقيف اللحم (يقول): أمّا اللهرب الذي مرفتموه، والعرب تتمدّح بنفة اللحم؛ لأن كثرته داهة إلى الكسل والشقل، وهما يمنعان من الإسراع في دفع الملمات وكشف المهسمات، ثم قال وأمّا دخال في الأمور بخفة وسرعة. وشبه تبقظه وذكاء فعنه بسرعة حركة رأس الحية وشفة توقده.

<sup>(2)</sup> الإيضاح في علوم البلاغة، ص 367.

<sup>(3)</sup> مفتاح العلوم، من 405.

وكلبُك آنسُ بالزائرين من الأم بالابنة الزائره(1)

فاستتناسُ الكلب بالزائرين دليلٌ على مسالمته، وعلى أنه تعود على أولئك الأضياف، فاصبح يستأنس بهم نتيجة كثرة ترددهم على سيده -وهو المسدوح- ليلاً ونهارًا؛ لأنه مقصد الداني والقاصي؛ وذلك دليلٌ على كرمه.

ولقد ارداد هذا المعنى بروزاً بتلك المساهدة -التي أدركناها بعد تأمَّل وتفكيــر- بين صنيم الكلب، وما اتصف به صاحبه من صفة الكرم.

وَمَنَ اللافِّتُ أَنَّ هَذَهُ الصَّفِّةُ المُعْنُوبَةِ -وَنَعْنَى بِهَا الجُّودِ- مِنَ الأَمُورِ التِّي كَـانَتُ غَالِبَةً عَلَى العَرْبِ، شَائعَةً بِنِهُم، حَتَى لَهُجُوا بِهَا، ورفعوا مِن شَانَ مِن يَتَصَفِّ بِهَا.

فابنُ طباطبا يرَى أن كثيراً من المُثل وُجدت فى أخلاق العرب ومَدحت به سواها، وذمت من كان ضد حاله فيه خِلال مشهورة كثيرة منها السخاء وقرى الأضياف (<sup>(2)</sup>؛ مثل قول الشاعر مفتخراً بكرمه:

لا أمتع العودَ الفصالَ ولا أبتاعُ إلا قريبةَ الأجل(3)

فهو لا يتردّدُ في حرمان الناقة من ابنها حديث الولادة، ولا ينعمُ بالحياة إلى جانبها، لأنه يقومُ بنحره لأضيافه، وهذا دليلٌ على سخاته وجبوده. وهو لا بيتاعُ من النوق إلا قريبة الأجل، قصيرة المكث لديه، فليس هناك دليلٌ في نظر الشاعر على كرّمه أكثر من هذا الذي ذكره.

ومن أمثلة هذا النوع قولُ الفرِزدق:

فَمْرُ الردَاء إذا تبسَّم ضاحكًا عُتَقتْ لضحكته رقابُ المال<sup>(4)</sup>

وفيه كسنايتان لطيفتسان عن نوالهِ وعطائه في أغمر الرداء، وعن إغداًقــه المالَ وجوده في عجز البيت.

<sup>(1)</sup> الأبيات في مفتاح العلوم، ص406، قال للحقق: ونصيب كان حبيثًا أسودً لوجلٍ من أهل وادى اللرى. أثى حبد العزيز بن مروان بعد ذلك فأصبح نصيب مولى بنى مروان وكانت أمه أمة سودًه. . . والشعر المذكور يدم به سيده حبد العزيز بن مروان ومفتاح العلوم، ص406.

<sup>(2)</sup> عيار الشعر، ص50.

<sup>(3)</sup> هو لابن هرمة كسما جاء في دلائل الإصجاز، ص٢٤١، وفيه كنايتان؛ قبال عبد القساهر: وليس إحدى كنايته في حكم النظير للأخرى وإن كان الكنى بهما عنه واحدًا، فاهرفه، واجم دلائل الإعجاز ص241.

 <sup>(4)</sup> لم أعثر عليه بديوان الفرزدق، ونسبه العسكرى والهاشمى لكتير، راجع الصناعتين، ص390. وجواهر البلاغة، ص٢٧٤، وقال المعجم الوسيط 2، 661: ورجل خمر الرداد: كثير المعروف سخي.».

ولقد كان هذا المعنى يَملُع ويُستجاد لو أنَّ هذا المعدوح من العُسْر والفاقة بحيث يتعذر عليه الكرم، وذلك مذهبٌ من مذاهب العسرب؛ قال ابن طباطبا: اولتلك الخصال المحمودة حالات تؤكدها، وتضاعف حسنها وتزيد في جلالة المتمسك بها، كالجود في حال العسر موقعه فوق موقعه في حال الجده... ا(1) ولا شكَّ أنه كلما بعدت العبلة بين المعنى الظاهر في الكناية والمعنى المقصود كان ذلك دليلاً على ما يجيز الفنَّ القولى عادةً من جمال وتأثير، يأخذان بلب المتلقين فيثيران فيه الفضول لمعرفة ما يقف وراء المعانى الأول، فيتحولون بذلك إلى أشخاص فاعلين في بناء الصورة الفنية لا مجرد مستمعين سلبين.

### الكناية عن نسبة:

ويتم التصريح فيها بالصفة والموصوف ولا يُصَرح بالنسبة، ويسميها السكاكى: المطلوب بها تخصيص الصفة بالموصوف؛ ومن الأمثلة الموضحة لها قول زياد الاعجم: إنَّ السماحة والمروءة والنَّدَى في قُبَّة ضُرِبتُ عَلَى ابن الحشرج (2)

قال بهاء الدين السبكى: (فإنه أراد أن يثبت اختصاص ابن الحسرج بهده الصفات فترك التصريح بذلك، والتصريح أن يقول هو مختص بها؛ أى ثابتة له دون غيره إلى أن جعلها فى قبة مضروبة عليه، فأخبرنا باختصاص القبة المضروبة عليه بالسماحة؛ ليفهم منه اختصاصه بالسماحة...ه(3). وبهلا يتضح أن إسناد الصفة إلى الموصوف لا يتم بصورة مباشرة، وإنما إلى أى شئ يكون بسبب من الموصوف؛ يقول ربيعي محمد على عبد الخالق: وواظهر علامة لهدفه الكناية أن يُصرح فيها بالصفة... أو بما يَستلزم الصفة؛ نحو: في ثوبيه أسد، فإن هذا المثال كناية عن نسبة الشسجاعة،(4). وإن تكن الصفات مستحسنة أو مذمومة.

وقسد أتت كنايةُ النسبسة في القسرآن الكريم من مسئل صورة السزمر، الآية السسادسسة والخمسون قسال ثبارك وتعالى: ﴿أَن تَقُولَ نَفُسٌ يَا حَسْرَتَىٰ عَلَىٰ مَا فَرَّطْتُ فِي جَبِ اللَّهِ وَإِن كُنتُ لَمِنَ المسَّاحِينَ ۞ [الزمر].

<sup>(1)</sup> عيار الشعر، ص51.

 <sup>(2)</sup> هو زياد بن سليمان مولى بن حيد القيس، من شخراء الدولة الأموية، كنان في لسانه عُجمة، فُلقًبَ بالأصجم، ولك في خراسان، وكان هجّاءً. راجع الأعلام 3، 91، نقلاً عن البلاغة العربية في ثوبها الجديد
 2، علم البيان ص147.

<sup>(3)</sup> عروس الأفراح، ضمن شروح التلخيص 4، 259، 260.

<sup>(4)</sup> البلاغة العربية وسائلها وغاياتها في التصوير البياني ص84.

قال الزمخشرى: قالوا فَـرَّطَ في جنبه وفي جانبـه؛ يريدون في حقّه. قــال سابق البربرى:

أَمَا تَتَّقِينَ اللَّهَ في جَنب وامق له كبدُّ حَرَّى عليك تقطُّع(1)

وهذا من باب الكناية؛ لأنك إذا أثبت اًلامرين مكان الرجل وحميزَه، فقد أثبت فيه. ألا ترى إلى قوله:

إِن السماحةَ والمروءةَ والنَّدِّي في قُبَّةٍ ضُرِّبَتْ على ابنِ الْحَسْرَج

ومنه قبول الناس: لمكانك فيملت كيذا، يريدون الأجلك... (فيرط في جنب الله) على معنى فرطت في ذات الله، فإن قلت: فمرجع كلامك إلى أن ذكر الجنب كلا ذكر سوى ما يعطى من حسن الكناية وبلاغتها؛ فكأنه قِيل فرطت في الله(2). وتشبه علاقة إثبات الصيفة للموصوف ونسبتها إليه وتخصيصها به ما يصطلح عليه عادةً في علم الرياضيات بـ (علاقة التعديم)؛ إذ نحن في حقيقة الأمر نتوجه بالصفة إلى أن نثبتها في شي لنشبت في النهاية لصالح ذلك الشي، وفي هذا من البلاغة ما يدل على براعة وحذق.

ومن أمثلتها التى أوردتُها كتبُ البلاغة «المُجْدُ بين ثوبيه والكرمُ بين برديه»: وهو كنايةٌ غرضها المدح وإعلاء شأن الممدوح، تقابلها الكناية التى يقصد بها الذم من مثل: «البخل فى دمه»، «والغدر فى وجدانه»، ويضربون الأمثال لها أيضًا ببيت الشُّنَفَرَى الأزدى وهو يُشيد بعفاف امرأة، قال:

يَبيتُ مُنْجاة من اللوم بينها إذا ما بيوت بالملامة حلَّت (3)

ففى نفى اللوم عن البَّـيت نفى ُله عن صاحبتـه، وامتداحٌ لها بالَعــفة؛ لان من شان ذلك الاَّ يجعل أصابعَ الاتهام تتوجه إليها، وترميها بشتَّى الاوصافِ المذمومة.

وجعل السكاكي قول الشاعر من الطف الكنايات، وهو:

والمَجْدُ يدعُو أن يدومَ لجيده عقدٌ مساعى ابن العميد نظامه (4)

فإنه شبه المجد بإنسان وأثبت له جيداً على سبيل الاستعارة المكنية: -metaphore al المجد بإنسان وأثبت له جيداً على اعسنائه به الطحميد هي نظامه، فدلًا على اعسنائه به

 <sup>(1)</sup> وامق: فرمقه يحق ومكًا، ومقه: أحبه، فهو وامق، وهي واصقة، والمنحول: موسوق، ووميق، المعجم الوسيط 2، 1058. لم أعثر عليه بديوانه، وهو بتحقيق د. بدر أحمد ضيف.

<sup>(2)</sup> الكشاف 5، 167.

<sup>(3)</sup> مقتاح العلوم، ص409، والبيت بديوانه، ص32.

<sup>(4)</sup> كذا في المصباح، ص152، وبغية الإيضاح 3، 159، ولم ينسباه لشاعر بعينه.

وتزيينه له، وعلى اختصاصه به، ثم علمنا أنَّه بدعوته لبـقاه ذلك العقد، إنما يدعو لبقاء ابن العميد، وكأنه يفاخر به (1).

ومن اللافت أن تضافرت الاستعارة والكناية في إبراد معنى المدح، حتى كدنا نحس أن هذا المجد آدمى ناطق بهذا الممدوح وبحساعيه، وما ذلك إلا لهذا التناسب البديع بين صورتى المجاز، يقول السكاكى: ووقد يُظنُّ أن ههنا قسمًا رابعًا، وهو: أن يكونَ المطلوبُ بالكناية الوصف والتخصيص معًا، مثل ما يقال: يكثر الرماد في ساحة عمرو في الكناية عن: إن عمرًا مضياف، فليس بذلك، إذ ليس ما ذكر بكناية واحدة، بل هما كنايتان، وانتقال من لارمين إلى ملزومين، أحد اللازمين كثرة الرماد، والثانى: "تقييدها وهو قولك في ساحة عمروه (2). وبذلك يتضع أن الجمع بين كنايتي الصفة والنسبة لا يُمد نوعًا رابعًا غير الاقسام الشلائة المذكورة، وهو ما استقرت عليه آراء العلماء والدارسين إلى اليوم. ولعمل في قول بها، الدين السبكى إن كلًّ كناية عن وصف كناية عن نسبة زيادة توضيح لطبيعة الفروق الهيئة بين الكنايتين، فإذا قلت: طويل النجاد؛ فمعناه طأل نجاده، فأثبت الطول لنجاده، وإنما تريد إثباته لنفسه (3).

ومن المعلوم أن مَن تُنسب إليه الصفة في هذا النوع قد يكون مذكورًا، مثل قول الشاعر:

> بَيْنَ بُرديك با صبية كَنْرُ من نقاء مُعسطَّر مَعْسوق ويعينيك يا صبية شجو ساهمُ اللمع مستطارُ البريقِ وفيهما كناينان عن الطهارة والحزن(4).

كما أنه لا يكون مذكورًا من مثل «السلام على من اتبع الهدى»: كنايةٌ عن المراد بغير السلام، وهم الذين لم يتبعوا شريعة الله وهُداه.

<sup>(1)</sup> الإيضاح في علوم البلاغة، ص372.

<sup>(2)</sup> الإيضاح في علوم البلاخة، ص372.

<sup>(3)</sup> الكناية والتعريض، مقدمة التحقيق، ص39.

 <sup>(4)</sup> البلاغة العربية في ثوبها الجديد 2، علم البيان ص147 ابتصرف. البرد: كساء مخطط يكتحف به (ج) أبراد ويرود. الشجو: الهم والحزن، واجع المجم الوسيط 1، 48، 474.

#### الكناية باعتبار الوسائط، Les intermédiaires

لم يخلُ التعبير الكنائى من ظاهرة التقسيم والتفريع التى شملت كثيراً من مباحث علم البيان؛ كالتشبيه La comparaison والاستعارة، وهي وإن دلت -أى تلك الظاهرة- على اهتمام بالتبويب والحصر، فإنها تدلُّ على توزيع مفتعل في بعض الاحيان لما يكن أن يقال بشأن مبحث ما من المباحث البيانية، وليكن على مسبيل المثال الكناية. ولا شك أنك لاحظت ولُوع بلاغي كالسكاكي بهذا التفريع الذي يبدو أنه لا لزوم له فكناية ألموصوف والصفة تقربان تارة، وتبعدان أخرى، وكناية النسبة منها ما هو لطيف، ومنها ما هو الطف. وليس ذلك فقط، فإن الكناية: ... متى كانت. .. عرضية، كان إطلاق اسم التعريض (1) عليها مناسبًا ... فإن كانت ذات مسافة بينها وبين المكنى عنه متباعدة؛ لتوسط لوازم؛ كما في كثير الرماد، وأشباهه، كان إطلاق اسم التلويح عليها مناسبًا ... فإن كانت ذات مسافة قرية، مع مناسبًا؛ لأن التلويح هو أن تشير إلى غيرك عن بُعد، وإن كانت ذات مسافة قرية، مع نوع من الحفاء؛ كنحو: عريض القفا، وعريض الوسادة، كان إطلاق اسم الرمز عليهما مناسبًا . لأن الرمز هو: أن تشير إلى قريب منك على سبيل الحفية؛ قالت:

رمزتْ إلىّ مخافةٌ من بعلها ً من غير أن تُبدَى هناك كلامها<sup>(2)</sup> وإن كانت لا مع نوع الخفاء<sup>(3)</sup>؛ كَتُول أبى تمام : أَبَيْنَ فما يزرن سوى كريم وحَسْبُكَ أنْ يَزُرُنَ أبا سعيد<sup>(4)</sup>

 <sup>(1)</sup> يقابل مصطلح التعريض l'allusion، وهو يدل على ما يبدو نوع من الكنايات في البلاغة الفرنسية؛ قال جدويف حجاد:

<sup>&</sup>quot;L'allusion se rattache a la métonymie, dont elle est un procédé, elle consiste à évoquer un fait connu sans le désigner expressement" Josef Hajjar traité de traduction. Dar El Maghreb, Beyrouth Liban 1986 p271.

<sup>(2)</sup> البيت في مفتاح العلوم، ص411، ولم ينسبه لأحد من الشعراه.

<sup>(3)</sup> الرمز يقابل حادة Symbole، قال آلان راى:

<sup>&</sup>quot;Symbole: 1 être, objet ou fait qui par sa forme ou sa nature, évoque spontanément: les mythes et les symboles populaires, image ou énoncé qui vaut par ce qu'il évoque allégorie, image, métaphore" ROBERT France loisirs, Paris 1995 p 984.

<sup>(4)</sup> البيت في دلائل الإهجار ص٢٤١، وبغية الإيضاح 3، 163 قال في الحاشية: «قوله: أبين: امتنعن، وأبو سعيد هو محمد بن يوسف الثغرى الطائى، ولقب بالثغرى لعمله بالثغور. والشاهد في الشطر الثاني بضميمة الشطر الأول».

فإنه في إفسادة أنَّ أبا سعيــد كريم غير خسافٍ كان إطلاقُ اسمِ الإيماء والإشارة عليسها مُناسبًا، وكقول البحترى:

أوَ ما رأيتَ للجد الْقَى رحلَهُ فَى آلِ طَلْحَةَ، ثم لم يتحوَّلِ<sup>(1)</sup> فإنه في إفادة أن آل طلحة أماجد ظاهر...<sup>(2)</sup>

ولم يعتبر السكاكى التعريض -على ما يسدو- من عبارة ساقها قبل هذا النص من الكناية، لقوله: إنّ الكناية تتفاوت إلى الأنواع التي ذكرتها؛ قال سعد الدين التفتازاني: وذكر في شرح المفتاح أنه إنما قال تتفاوت، ولم يقل تنقسم؛ لأن التعريض وأمثاله بما ذُكر ليس من أقسام الكناية فقط، بل هو أعم، وفيه نظره (3). ولمل لأجل ذلك وقع الحلط بين الكناية والتعريض على سبيل المثال، ولم يستطع بعض البلاغيين إجلاء مظاهر اللبس التي تكتف التفرقة بينهما حتى وجدنا ابن الأثير يقول: «وقد تكلم علماء البيان فوجدتهم قد خلطوا الكناية بالتعريض، ولم يفرقوا بينهما، ولا حدوًا كُلاً منهما بحد يفصله عن صاحبه . ه (4). وكان أن عول على نفسه في الفرق بينهما؛ فقال: «في حد الكناية الجامع لها هو أنها كل لفظة دلت على معنى يجوز حمله على جانبي الحقيقة والمجساد. والدليل على ذلك أن الكناية في أصل الوضع أن تتكلم بشي وتريد غيره . . ه (5).

وأما التعريض الهنو اللفظ الدال على الشئ من طريق المفهوم بالوضع الحقيقى والمجازى، فإنك إذا قلت لمن تتوقع صلته ومعروفه بغير طلبه، والله إنى لمحتاج، وليس في يدى شيء، وأنا عريان والبرد قد آذاني، فإن هذا وأشباهه تعريض بالطلب... (6). ليس ذلك فقط فيإن التعريض أخفى من الكناية؛ لأن دلالة الكناية وضعية من جهة المجاز، ودلالة التعريض من جهة المفهوم لا بالوضع الحقيقي ولا المجازى... واعلم أن الكناية تشمل اللغظ المفرد والمركب معًا فتأتى على هذا تارة، وعلى هذا أخرى، وإما

<sup>(1)</sup> كلا ورد بالديوان، ص276، وهو من قصيدة يمدح بها محمد بن على بن حيسى القمى الكاتب ويصف القرس والسيف، مطلعها:

أهلاً بذلكم الحيال المتبل فَمَل الذي نهواه أو لم يفعل

راجع الديوان بشرح وتقديم حنا الفاخوري، ص٢٧٤.

<sup>(2)</sup> مفتاح العلوم، ص411، 412.

<sup>(3)</sup> المطول شرح تلخيص الفتاح، ص412.

<sup>(4)</sup> المثل السائر 3، 52.

<sup>(5)</sup> المصدر السابق، 3، 52

<sup>(6)</sup> المصدر السابق 56،3.

التعريض فإنه يختص باللفظ المركب، ولا يأتى فى اللفظ المفرد البتة (1). وقد جاءت أمثلة كثيرة منه فى القرآن الكريم من مثل منا ورد فى سورة آل عسران الآية الخامسة والتسعون؛ قال تعالى: ﴿ قُلْ صدق الله فَاتَهُمُوا مِلْة إِرَاهِم حَيْنًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿ ﴾ [آل عمران] فإن: «قل صدق الله تعريض بكذبهم (2)» وقوله تعالى فى سورة الاعراف الآية السادسة بعد المائين: ﴿ ... وَلَهُ يَسْجُدُونَ ﴿ ﴾ [الاعراف] معناه وويختصونه بالعبادة لا يشركون به غيره، وهو تعريض بمن سواهم من المكلفين (3)، وقال تعالى فى سورة المؤمن، الآية السابعة والعشرون: ﴿ ... مِن كُلُّ مُنكِّرٍ لا يُؤْمِنُ بَوْم المساب ﴿ ﴾ [غافر] ذلك ولتشمل استعاذته فرعون وغيره من الجبابرة، وليكون على طريقة التعريض، فيكون أبلغ...ه (4). وتذل هذه الشواهد على أن التعريض لا يقل بلاغة فى وظيفته عن ضروب السابية الاخرى.

وأما التلويحُ فتكثُرُ فيه الوسائطُ وتتعلد، ومن أمثلته -كما ورد في المطول- اكشير الرماد، جبان الكلب، ومهزول الفصيل<sup>ه(5)</sup>. وكل ذلك يحتاج في فَهُمه إلى نوعٍ من إعمال الفكي.

وأما إذا أردت الإشارة إلى قريب منك بخفية فذلك هو الرمز؛ ومن أمثلته:

قرع سنه: كنماية عن الندم، وأنفه في السماء: كناية عن الكبسر، ويده في التراب: كناية عن الفقسر، ولعل كثافة المعنى فسيه ترجع إلى خاصسة الحفاء، فإذا كمانت الإشارة قريبة فإنها في نفس الوقت خفية.

وأما الإيماء أو الإشارة فسإنه يأتى قليل الوسائط بحيث يومئ إلى المعنى إيماء وبلمحة دالة وومضة خاطفة.

كقول الآخر -وقد أورده السكاكى-:

وإذا اللهُ لم يَسْقِ إلا الكَرامَ فَسَسَقَى وجسوهَ بنى حنبلِ ومسَسَقَى ديارَهسسم باكسرًا من الغيثِ فى الزَّمن المُعْطِ <sup>(6)</sup> فإنه آفاد أن بنى حنبل من ضمن أولئك الكرام.

الكشاف 1، 187.
 الكشاف 1، 187.

<sup>(3)</sup> الكشاف 2، 153.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق 5، 180.

<sup>(5)</sup> المصباح، ص151.

<sup>(6)</sup> مقتاح العلوم، ص412، وفي المصباح ص155 في الزمن الأمحل، بدل الممحل، وفي دلائل الإعجاز، ص241: وسفى ديارهم باكر من الغيث في الزمن الممحل ولم ينسبه لشاعر بعينه.

ومن الواضح أن تفاوت أنواع الكنابة يجمع بينها هلما الحفاه العجيب، وهذا الستر الذي يثير النفوس ويحركها بعد سكون، رغم ما أبداه بعض الدارسين من تلمَّر إزاه هذا التقسيم المفتعَل «وكان حسبه أن يقول إن الكناية قد تكون واضحة وقد تكون خُفية»(1). وهي على ما يسدو أمور خلافية؛ لكونها تُمسَّلُ تحوُّلاً فكريًّا مبنيًّا على تفاعل ثقافي يتشكل من عدة ألوان معرفية.

#### بلاغةالكناية،

لا يكادُ علما. البلاغة يُغفلون ما للكناية من خصائص التعبير البليغ الذي تأنى فيه العبارةُ على غير المعتاد؛ بحيث يحدث فيها هذا الانحرافُ نحو المجاز، فتصبح نتيجة ذلك مسعنًا للغرابة والتعجب والدهشة، وقد بحثوا عن مظاهر السلاغة في مختلف ضروب الفنون القولية؛ فالقرآن الكريم واخرُّ بمختَّلف الكنايات، وقد أتت لعدة أغراض؛ منها العدول عن التصريح بما لا يُحْسُن الشفوُّهُ به وهو كثير؛ كقوله تعالى كناية عن الجماع: ﴿ ... وَلَدُ الْعَنْيَ بَعْضُكُمْ إِلَىٰ يَعْضِ... ٢٠٠٠ [النساء] وقوله جل ذكره ﴿ ... فَلَمَّا لَمُشَاهَا ... ﴿ إِلَّا عِرَافًا وقوله تعالى: ﴿ ... فَأَتُوا حَرْنَكُمُ أَنَّىٰ شَتُّمْ ... ﴿ إِلَّهُ وَالْبَقَّرَةَ ا وكان ذلك مظهرًا من المظاهر الاخلاقية التي سُعَى الفرآنُ إلى أن يؤدب ويتأدب بسها الناس، ويأخذوا بها في حياتهم، فلا جدالً إذن أن الكنابة في القرآن تمتار بجمال التعبير، فهي مؤدبة مهذبة، وأتها في هذا الميدان قمد حازت قصب السبق... ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ ... وَلَكُن لا تُواعدُومُنْ سراً ... ۞ ﴾ [البقرة] فقد كني القرآن الكريم في هذه الآية عن الجمساع بالسر. . . (2) وما أروع هذا الإيجار concession الذي تجده في قوله تعالى في سـورة المائلة، الآية الرابعة والستون -كنابـة عن البخل والجود- ﴿وَقَالَت الْهَوْدُ يَدُ اللَّهُ مَثْلُولَةٌ غُلَتْ أَيْدِيهِمْ وَلُعُوا بِمَا قَالُوا بَلْ يَدَاهُ مُسُوطَان ... ٢٠٠ ( المائدة ] ١ فقد عبّر عن البخل والكرم بما يقربهما للأفهام، وكني عنهما باليد المغلولة نظرًا لما عليه نفس البخيل -تعالى الله عن ذلك علواً كبيرًا- من فلبة الأنانيـة والأثرة؛ إذ هي مناعةٌ للخير متسلطةٌ على صاحبها مقيدة له لا تجعله منطلقًا نحو فعل الخير، على خلاف اليد المسوطة التي تشعرك بالتحرر من أدران النفس، فتقيم مع من حولها رباطًا من الود والسماحة والعطاء.

<sup>(1)</sup> شوقى ضيف، البلاغة تطور وتاريخ، ص310.

<sup>(2)</sup> الأسلوب الكنائي، ص102.

والكتابة تُقرب المعنى البعيد وتُصوره وتُخرجه في أبهى صورة محسوسة في أى موضع تَردُ فيه، ومن أمثلة ذلك قبولُ الله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ بَعَنُ الطَّالُمُ عَلَىٰ بَدَهُ يَقُولُ يَا لَقِي المُخَذَّتُ مَعَ الرَّمُولِ سَبِلاً ﴿ وَهَ ﴾ [الفرقان]؛ فعض البدين كتابة عن الألم والحسرة التي وقع فيها الطالم تتيجة للندم الذي أصابه بعد أن أدرك الحقيقة (1). والصورة التي تدركها أبصارنا تُعد من أهم أنواع الصور الحسية على الإطلاق؛ لكونها تجملنا نقتم بما شاهدناه، وإن يكن ذلك المقصود هو إبرازُ ما ينتابُ نفسَ الظالم من حسرة؛ حيث لا ينقمُ الندمُ آنذاك.

وربما تدعو بعضُ المواقف إلى أن تعدل عن التصريح باللفظ الذى يتعذر التصريح به ا فنعسمد إلى التكنية عن تلك المواقف بالرسز أو الإيماء أو الإنسارة مثلما ورد فى الآية الكريمة: ﴿... أو جاء احد مُنكُم مِن العالم ... ۞ ﴾ [المائدة] كناية عن قضاء الحاجة، أو فى قوله تسمالى: ﴿مَا الْسَبِحُ أَبُنُ مُرْيَمُ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلْتُ مِن قَلِهِ الرَّسُلُ وَأَمَّهُ مِدْيَالًا كَانا يَأْكُلانِ الطَّمَامِ.. ۞ ﴾ [المائدة] كناية عن قضاء الحاجة إيضًا.

والتعبـيرُ الكنائى بهذا يُقوى فى الـنفس الإنسانية إنسانيــتها، ويجعلُ بينهــا ويين بقية المخلوقات ستارًا حريريًا ترى من ورائه، فنزين للناظرين.

وفى الكناية يجئ المعنى مُـويَّدًا بالدليل، وهو مــا أجمع عليه علماءُ البـالاخة قــديًا وحديثًا؛ ومن الامثلة الموضحة له اقــول الإعرابية فى حديث أم ررع فى وصف روجها: له إبل قليلات المـــارع، كثيــراتُ المبارك، إذا سممن صــوت المزهر أيقن أنهن هوالك. وغرض الاعرابية . . . أن تصف روجـها بالجود والكرم ((2) فإنها دلَّت عــلى كرمه بأن إبله سرعان ما تعلم بدنو أجلها قبل ذبحها وتقديمها للأضياف.

وقول الشنفرى:

يحلُّ بمنجاة من اللوم بيتُها إذا ما بيوتٌ بالمذمَّة حلَّت(3)

. . . كنايتسان، في الأولى ذكسر الشساعسر العسفة، وهي المنجساة من اللوم، وذكسر الموصوف، وهي المرأة، ولكنه لم ينسب العسفة والشرف إليها، بل إلى بيشها، فدلً على

<sup>(1)</sup> يوسف أبو العدوس، المجاز المرسل والكناية الأبعاد المعرفية والجمالية، ص203.

<sup>(2)</sup> المثل السائر 3، 60.

<sup>(3)</sup> كلما ورد بدلائل الإصجار، ص229، وفي بنية الإيضاح 3، 161.

ذلك على أنها المقصودة بالصفة ((1)؛ فقد تضافرت في البيت جميع مستويات الخطاب من مثل الحل، والمنجاة، واللوم، والملامة، والتكرار في تحل، وحلت، وبينها، وبيوت، ومن وقوع كنايتين تسقصدان إلى صمنى واحد هو إبراز شرف هذه المرأة، ودَرْهِ كل الشبهات عنها، وكلتاهما مؤيدة بدليل، وذلك من شأنه أن يُبرهن على صحة ما يقوله الدارسون، وهو «أغلب ما تكون الكناية مصحوبة بالدليل إذا كانت عن صفة أو عن نسبة،(2). ولا شك أن إبراز الشيء صويدًا بدليله لهو عما يقبلُه الصقلُ، وتطمعن له النفس، وكأن الدليل شبيه بالحجة التي تقارع بها النفوس، وتسيجة لذلك بلغت الكناية هذا المبلغ «فإنها تفيد الالفاظ جمالا، وتُكسب المعانى ديباجة وكمالاً وتحرّك النفوس إلى علمها وتدعو القلوب إلى فهمهاه (3).

وقد يُستعان بالكناية من طريق التعريض في بعض المواقف التي لا تتطلب خدش الحياء، أو مس مشاعر الناس كما هو الشأن في الخطب التي تسبق النواج عادة؛ قال الثماليي: «والتعريضُ في الخطبة أن تقول للمرأة: والله إنك لجميلة، وإنك لشابة، ولعل الله أن يروقك بعلاً صالحًا، وإن النساء لمن حاجتي، وأشباهه من الكلام، (4).

وهكذا يتضع لك فيضلُ الأسلوبُ الكنائي على غيره من الأساليب، بحيث تفوقُ بلاغتُه التصريحَ إذا ما أحسن التبعير به داخل تلك المواقف التي تتطلب مناً الأنصرح؛ فنعمد إلى الرمز والإياء والتعريض من أجل أن نؤثّر فيمن حولنا، أو نبلغَهم مقصودنا بطريقة لا مكاشفة فيها.

<sup>(1)</sup> المجاز المرسل والكناية، ص١٧٧.

<sup>(2)</sup> الكناية والتعريض، مقدمة التحقيق، ص٤٥.

<sup>(3)</sup> الطرار ١، ٤٣٥.

<sup>(4)</sup> الكناية والتعريض، ص١٦٧.

#### 2- نشأة مصطلح الكناية وتدرج البحث فيه،

لم يستطع مورخو البيان العربى أن يقطعوا برأي فاصل يحدد النشأة الحقيقية لمصطلح الكناية الذى يبدو أن انحدارة وتشكّل مفهومه الذى استقر عليه فيما بعد في اذهان الناس كان بفضل النص القرآني الذى نزل بلسان عربى مبين؛ ففي سورة البقرة ورد التعريض والكناية بجانب بعضهما، كما وردت كناية عن الجماع في قوله تبارك وتعالى بعيد ذلك الموضع: ﴿وَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَضتُم بِهِ مِنْ خِطَّةِ انْسَاهِ أَوْ أَكْتَتُم فِي اللهُ الكُمْ عَلَم اللهُ الكُمْ مسلكُونُونُهُنْ وَلَكُونُ اللهُ الكُمْ الله الكما المسرى مرتبطة به فا النص القرآني أيّما ارتباط، حتى أن قيامها علمًا مستقلاً كان بفضل محاولة دراسة القرآن من ناحية مجازه ونظمه وإعجازه.

ومن المؤسف أنَّ الدارسين لا يكادون يَنُصَّونَ على هذا إلا لماسًا، وخاصة إذا تملَّق حديثُهم بنشأة المصطلح الكنائس وتدرجه نحو المعنى الاصطلاحى. ومن المؤكِّد أن تداول هذا المصطلح ظهر لدى علماء اللغة، وهم الطبقة الأولى منهم، وعلى رأسهم الخليل بن أحمد الفراهيدى مؤلَّف فكتاب العين، (ت 175هـ)، وسيبويه أبو بشر عسمرو بن عثمان بن قبر صاحب «الكتاب» (ت 180هـ)، والفراء يحيى بن زياد صاحب «معانى القرآن» (ت 200هـ).

وممًّا يؤكد الصلات السالفة الذكر أن علوم العربية كلها -ومنها البلاغة- نشأت في ظلَّ النص القرآني تهتدى بهديه، وتقتبس منه من بيانه وأساليب ولغته؛ فالمسطلح إذن نشأ حول النص القرآني؛ بحيث اقتبسه علماء اللغة بادئ ذي بده، وأصبح شائمًا في أوساطهم حتى ترسَّع مفهومه في مباحث البيان العربي، وذلك في رأيي هو التصور الصحيح لانحدار المصطلح وذيوعه فيما بعد.

فامًّا جهودُ الحليل بن أحمد في التعبيس الكنائي فتظهر في عدة مواضع وردتُ في معجمه «العين»؛ ففي مادة (جمع) يقـول الحليل: «والمجامعةُ والجماعُ كنايةٌ عن الفعل،

 <sup>(1)</sup> قال الزمخشرى: «ولكن لا تواهـدوهن سرا، والسر كناية من النكاح الذى هو الوطء؛ لانه بما يُسرّ. . . .
 الكشاف 1، 137 ، 138 .

والله يكتّى عن الأفعال قال الله عز وجل: ﴿... أو لا سُتُم السّاء ... ۞ [ المائدة] كنّى عن النكاحه (١). وهذا النوع من الكنايات عن الصفة سيكون من ضمن الشواهد والأمثلة التى سيتلف فها العلماء فيسما بعد مستشهدين بها وموضحين من خلالها بلاغة التمبير التى سيتلف فها العلماء فيسما ورد في مادة افلن ووفلان وفلانة كناية عن أسماء الكنائي. ومن تلك المواضع ما ورد في مادة افلن العرب إذا سموا به الإبل قالوا: هذا الناس معرفة ، لا يحسن فيه الآلف واللام... ولكن العرب إذا سموا به الإبل قالوا: هذا الفلان، وهذه الفلانة، فيإذا نسبت قلت فلان: فلان الفلاني الأن كل اسم ينسب إليه فإن الياء تلحقه تُصيره نكرة، وبالآلف واللام يصير معرفة في كل شي (2). ومن اللافت أن مثل هذا الشاهد أورده تلميذه سببويه في الكتاب وقال بشائه -محتذيا فيه أساذه -: قوأما قول العرب: يا فل أقبل، فإنهم لم يجعلوه اسمًا حذفوا منه شيئا يثبت في غير النداء، وإنما بني على حرفين الأن النداء موضع تخفيف، ولم يجز في غير النداء، وإنما بني على حرفين الأن النداء موضع تخفيف، ولم يجز في غير النداء وإنما بني على حرفين لأن النداء موضع تخفيف، ولم يجز في غير النداء وانما تكاية تنادى... وأما فلان فإنما هو الآلف مؤننًا، المدين على معرفية أن الحذف في النداء من قال هو الآلف مؤننًا، وهو من كنايات الموصوف.

ويقول الخليل في مادة كنى: «كنى فلان يكنى عن كذا وعن اسم كذا: إذا تكلم بغيره مما يستلل به عليه، نحو الجماع والخائط والرفث ونحوه. والكنية للرجل، وأهل البصرة يقولون: فلان يكنى بأبي عبد الله، وغيرهم يقول: يكنى بعبد الله، وهذا خلط؛ الا ترى أنك تقول: يسمى ريدًا ويسمى بزيد ويكنى أبا عمرو ويكنى بأبي عمروه<sup>(4)</sup>. وهذه الدلالاتُ الكنائية التى أوردها جميعها قرآئية لا تختلف عن دلالات الكناية عند البلاغيين المتأخرين، وهي من الشواهد الحية على مدى ما أسهم به علما، اللغة في تبلور مفهوم الكناية إيان بداية تشكله.

ولم يغفل الحليل -في مادة كنى- تحديد مفهوم الكناية على ما يبدو، وإن يكن عامًا متضمنًا مسعنى الستر والإخفاء، فينص هسلى أن الكنية -وهى في الأعلام- تماثل الكناية التى هى في المعانى، وهذه الفكرة ستقود إلى مسالةٍ أخرى هى اشتقاق الكناية أهى من الستر أو من الكنية؟

ولا يختلف الحليل مع علماء اللغة في المفهوم اللغوى للكناية باعتبارها ضميرًا قال: «وأما هو فكناية التـذكير وهي كناية التـأتيث، فإذا وقفت على هو وصلت الواو فقلت هوه، وإذا أدرجت طرحت هاء الصلة»(5).

المين 1، 241.
 المين، 8، 326.
 الكتاب 2، 284.

ويرَى بعضُ الدارسين أن كنايات الخليل من ذلك النوع البسسيط الذى يكنى عن الموصوف باللفظ الواحد، وجميع ذلك من كناية باللفظ المفرد عن المفرد، فليس فى أمشاله كناية تركيب عن صفرد، أو عن تركيب، أو كناية بمفسرد عن تركيب أو جملة . . . ه (1). وإن كنتُ أرى أن الصواب هو أن هذه الكنايات ليست من الغموض والتعقيد ما يضفى عليها طابع الادبية أو الشعرية على سبيل المثال، لكونها جاءت في آى الذكر الحكيم، ولها أغراضُ تهذيب وتأديب خلق الاجتماع، ولذلك أتتُ قريبةً إلى عقولهم وأفهامهم.

عقولهم وأفهامهم. وأما سيبويه فتعرَّض للكناية في كتابه، وأورد لها أمثلة من مثل القولك: له كلا وكذا درهما، وهو مُبهم في الأشياء بمنزلة كم، وهو كناية للمدد بمنزلة فلان إذا كنيت به في الاسماء..، (2) بحيث تُمتبر آراؤه، لا بل جهوده مكملة لجهود الخليل، فإن الكناية عند حلى ما يسدو تعنى ما تَعْنيه عند علماء اللغة، أي الضمير، وذلك واضع في المثال السابق. وقال في موضع آخر: الوأما فلان فإنما هو كناية عن اسم سُمَّى به المحدث عنه، خاص غالب وقد اضطر الشاعر فبناه على حرفين في هذا المعنى؛ قال أبو النجم:

ففلان كناية عن شخص غير معلوم واسمه مستور فهو مماثل عندئد لدلالة الضمير لما يشملهما من خفاء، وبهذا يتضح مفهوم الكناية عند سيبويه؛ إذ اليريد بها المعنى اللغوى فقط، بأن يريد مسجرد الخضاء والستر حين يتكلم بشي وهو يريد غيره، أو كسان جاهلاً باسم المحدّث عنه . . . (4).

ولم يفتأ سيبويه يستشهد للتعبير الكنائى بالأمشلة التى تدلُّ كلها على المضمرات وما يشبهها؛ قال فى موضع: «فإن كان المسئولُ عنه من غير الإنس، فالجواب الهن والهنة، والفلان والفلان والفلان والفلان والفلان والفلان والفلان والفلان والفلان على غير العاقلين تمييزًا لهم عن العاقلين، كما لم يغفل سيبويه دلالة الكنية كما جاء بباب «الألقاب»: لأن أصل التسمية والسذى وقع عليه الأسماء أن يكون للرجل اسمان: أحدهما مضاف والآخر مفرد أو مضاف، ويكون أحدهما وصفًا للآخر،

<sup>(1)</sup> نعيم علوية، نحو الصوت ونحو المعنى، ص67.

<sup>(2)</sup> الكتاب 2، 170.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق 2، 170.

<sup>(4)</sup> عبد القادر حسين، أثر النحاة في البحث البلاغي، ص121.

<sup>(5)</sup> الكتاب 2، 415.

وذلك الاسم والكنية وهو قولك: (يد أبو حسرو، وأبو عسرو (يد....) (1). وهذه وجهة من البحث لا تخفى قيمتها في بحث هذا التعبير في العربية؛ لكونها تكشف عن المجعة التي لها علاقة بمصطلح الكناية؛ ألا وهو الكنية في الاسماء، ومن المرجع أن خلبة الإضمار والستر والإخفاء على الكناية هو الذي كان سائداً في أوساط المنوين، وهو بالتالي المعنى اللغوى الصرف؛ فالإخفاء يكون بالتعبير بلغظ آخر غير اللفظ الوضعي، لأجل فايات وأهداف يريد المتكلم أن يشتها للمستلقين، كما تكون الكناية بمنى الضمير مهما كان نوعه؛ يقول إبراهيم عبد الحميد السيد التلب: ووالحق أنَّ النحويين عصومًا يستعملون الكناية بمنى الضمير، ويستسعملونها في التعبير عن المراد المنطق أخر غير الكناية التي عهدناها عند البلاغيين المتأخرين، والتي تكون نتيجة لازم المني، وإن تكن المسافة بين المفهومين هيئة البلاغين المتأخرين، والتي تكون نتيجة لازم المني، وإن تكن المسافة بين المفهومين هيئة حتى وجدنا أحمد سعد محمد يشير وإلى أن صاحب الكناب قد تطرق إلى مصطلح حتى وجدنا أحمد سعد محمد يشير وإلى أن صاحب الكناب قد تطرق إلى مصطلح الكناية بوصنف مصطلحًا لغويًا، يكاد يقترب -من وجهة نظرى- من دلالة المصطلح البلاغي... ه (3).

ويبقى أن نبحث عن الدافع الحقيقى وراه إخفاه المعنى؛ إذ نراه فى التحرج من التصريح بلفظ قبيح أو مستهجّن، أو إخفاه معنى؛ لأن الموقف يتطلبُ ذلك، حتى ليبدو القاتلُ على قدر من التهذيب؛ يقول عبد الرحمن شهاب أحمد: "ولعل الدافع الأساسى بادئ ذى بده كأن يرمى إلى عدم التصريح بما يُستهجن ذكره ولا يُستحب إظهاره (4).

وفي رأيى أن الاعتبار بسبب واحد وجَعله أساسًا في ظهور الكناية أمرٌ مُستبعَدًا لأن أضراض المبرين بالكنايات لا تكمُن وراء ذلك الـفرض، بل تشعدد بستعدد المقاصات والاحوال.

وفى كتاب سيبويه أساليب تدلًّ على أنه لم يكن يجهلُ التعبيرَ الكنائى على أقل تقدير ؛ ولهنا ساقها بعضُ الدارسين أمثلة من كتابه ليستدلوا بها على تلك الحقيقة ؛ فمثاله: إنه لصلب القناة: يدل على منعة المتحدَّث عنه وقوة شكيمته، كما يدل مثاله: فإنه لمن شجرة صالحقه على عراقة أصله وسمو نسبه وصلاحه، على سعة الكلام، وإذا أردنا مصطلحًا بلاغيًّا لهذا التنفيير إن صع- فإننا لا نجد له إلا الكناية، وكذا في مشاله: همذا ثوب دونه: كناية عن رداءته، وقد يكون هذا مراد صاحب الكناية، فأن على أن إيراد سيبويه لبعض العبارات الكنائية قد لا يدل على أنه كان واعبًا بالكناية الوعى النام، خاصة عندما نعلم أنها أسلوب من أساليب العرب التي كمانت تنزع إليها

<sup>(1)</sup> الكتاب 3، 295. (2) مصطلحات بياتية، ص135.

<sup>(3)</sup> الأصول في كتاب سيبويه وأثرها في البحث البلاغي، ص330.

 <sup>(4)</sup> عبد الرحمن شهاب أحمد، منهج البلافين في بحثهم لمطلح الكتابة، مجلة آداب المستمرية، ص54،
 لمدد 10، 1984.

<sup>(5)</sup> الأصول البلاغية في كتاب سيويه وأثرها في البحث البلاغي، ص333.

فتقدمها على الإنصاح في بعض الأحيان؛ قال الجاحظ: قبل ربّ كناية تُربى على إفصاح....ه (1)؛ خاصة في المواضع التي تحسن فيه والمقامات التي تليق: قويعيبون الرجل إذا كسان يكاشف في كل شيء...ه (2)، فنحن إذن لا نفهم من إيراد تلك العبارات الكنائية إلا أنها من تلك الأساليب. وأسا أن سيبويه أوردها ليدل بنها على معرفته بالكناية؛ فأمر مستبعد، لكون أن غايته -وهي تأسيس العلوم العربية- تطلبت منه أن يستشهد بكلام العرب الموثوق بعربيتهم، وهم العرب الفصحاء، سواء أكان شعراً أن ينتشهد بكلام العرب الموثوق بعربيتهم، وهم العرب الفصحاء، سواء أكان شعراً أن نشراً؛ وذلك ليدعم آراءً وأحكامه بشأن تلك العلوم.

ويذهب بعض الدارسين إلى القبول بان أصل الكنايات أمثال تمبير عن حالات من الإخفاء والتغطية؛ وفمن الأمثال قولهم: وتسمع بالمبدى خير من أن تراهه يُضرب الألف للزعة دون السماع به . . . وكذلك قولهم: وعلى أهلها جنت براقشه: يُضرب مشلاً للرجل الذي يَهلك قومه بسببهه (3). وهو ترجيع لا يستند إلى أدلة، وإن يكن العلماء يُحصون عدداً من الأمثال العبرية ويصنفونها ضمن الكنايات؛ قال ابن الآير: وومن هذا القسم ما ورد من أمثال العبرب؛ كقولهم: إياك وعقيلة الملح: وذاك كناية عن المرأة الحسناه في منبت السوه؛ فإن عقبلة الملح هي اللؤلوة تكون في البحر، فهي حسنة وموضعها ملح، وكذلك قبولهم: ولبس له جلد النمرة: كناية عن العداوة . . .ه (4). ولكنهم -فيما أعتقد- لا يعتبرون تلك الأمثال أصلاً للكنايات؛ لضياع هذه الحلقة وللتورة التي تدلنا على حقيقة تحولها من أمثال إلى ظاهرة أسلوبية مورَّعة بين الشعر والتر.

وحتى يكتمل تصورنا لنشبأة المصطلح الكنائي بادئ أسره ها هو عالم لغوى كوفي وهو الفراه لا يستعد في الورده في كتابه «معاني القرآن» عن المفهوم اللغوى للكناية، والذي يعني الضمير، وإخفاه الشيء؛ قال عبد القادر حين: قولو استعرضنا الأمثلة التي عبر عنها بلفظ الكناية، لوجدنا معظمها يدل على أن الكناية عنده معناها الضمير، وهو إدراك لغوى؛ لأنهم يضمرون الشيء أو يكنون عنه إذا أرادوا إخفاهه (5). وكان هذا المفهوم -على ما يبدو- هو السائد إبان القرن الثاني للهجرة؛ بعيث نرجع أن الانكباب على النص القرآني، وعلى دراسته من الوجهة اللغوية هو الذي أدى إلى أن يعم هذا المفهوم في أوساط العلماء ومنهم الفراه، ومن الشواهد التي ساقها أثناء حديثه عن الكنايات قوله تبارك وتعالى: ﴿ ... فأنوا بِسُورةً مِن نَظِهِ ... ﴿ ﴾ [البقرة]. يقول: «الهاء

<sup>(1)</sup> البيان والتيين 2، 7. (2) تأويل مشكل القرآن، ص263.

<sup>(3)</sup> منهج البلافيين في بحثهم لمصطلح الكناية، مجلة آداب المستصرية، ص54، العدد 10، 1984.

<sup>(4)</sup> المثل السائر 3، 66. (5) أثر النحاة في البحث البلاغي، ص159.

كناية عن القرآن، فاتوا بسورة من مثل القرآن (1). ومن شواهده أيضًا ما ورد في الآية الكريمة: ﴿... وَهُو مُعْرَمٌ عَلَيْمُ ... ﴿ ﴾ [السقرة] إن شئت جعلت (هو) كناية عن الإخراج ﴿... وَهُو مُعْرَمٌ عَلَيْمُ مِن دَبَادِهِم ... ﴿ ﴾ [البقرة]. أي وهو مُحرّم عليكم، لا يريد: إخراجهم محرم عليكم، (2). والرأى عندى أن اكتساب الكناية صعنى الضمير قد الخذ يترسخ شيئًا فني أوساط اللغويين، وربما عاد الفضلُ فيه إلى علماء الكوفة مثل الغزاء؛ فابن هشام يقول بصدد الحديث عن المضمر: "ويسمى "الضميرة أيضًا، ويسميه الكوفيون الكناية، والمكنى (3). وترى الفراء في بعض المواضع يعتمد على التفسير بالمائور؛ فيفسر بعض الكنايات تفسيرًا يقرب من مدلولهما الاصطلاحي؛ ففسي قوله تعالى: ﴿ ... وَلَكُن لا يُواعِدُونُ مِراً ... ﴿ ﴾ [البقرة] يقول: لا يصفن أحدكم نفسه في عدتها بالرغبة في النكاح والإكسار منه... عن ابن عباس أنه قبال السر في هذا الموضع الكناح، وأنشد عنه بيت امرئ القيس:

أَلاَ زَعْمَت بسَباسة اليومُ أننى كبرتُ والأَ يشهدَ السرَّ أمثالى(4)

قال الفراه: ويرى أنه مما كنى الله عنه قال: ﴿ ... أَوْ جَاءَ أَخَدُ مِنْ الْغَائِط ... ۞ ﴾ [المائدة](5)»، هذا وإن لم يصرح بالدلالة المقصودة من الكناية، وهي لزومية.

وثمة عديد من المواضع -كما يدلنا كتاب «معانى القرآن» تُوقف فيها القرآه ليفسر كناياتها من مثل «الكناية بالغائط عن الخلوة لإرادة الحاجة، وباللغو في قوله تعالى: 
﴿ .. وَإِذَا مَرُوا بِاللَّهُو مَرُوا بِاللَّهُ مِنَّهُ ﴾ [الفرقان] ذكر أنهم كانوا إذا أجروا ذكر النساء كنوا عن قبيح الكلام فيسهم . ، فذلك مرورهم به (6)، وجميع تلك الدلالات التي ذكرها هي نفسها التي نجدها لدى البلاغين المتاخرين، فلا خلاف في التفسير والتأويل.

ولقد أفضت جهود الفراء إلى الاهتداء إلى التعريض في آى الذكر الحكيم؛ وفي هذا الصدد يقول عبد القادر حسين: «وإذا نظرنا إلى الفراء نجد معنى التعريض واضحًا في ذهنه...عًا يجعلنا نعتقد أن الفراء كان رائدًا في هذا المضمار، دون سواه من العلماء...

<sup>(1)</sup> معاتى القرآن 1، 19.

<sup>(2)</sup> معانى القرآن 1، 50.

<sup>(3)</sup> شرح شلور اللعب، ص134.

 <sup>(4)</sup> معانى القرآن 1، 153، والبيت بالديوان، ص28 مع بعض التغيير:
 ألا زحمت بسباسة اليوم أننى
 كبرت وألا يُحسن اللهو أشالي

<sup>(5)</sup> معانى القرآن 1، 153.

<sup>(6)</sup> معانى القرآن 2، 274.

ومن الواضح أنه لا يدلنا على صلته بالكناية، أو على أنه فسرع منها صلى سبيل المشال، وهو بإدراكه ذلك يؤكد صلة النص القرآني بنشأة التمييس الكنائي في أولى مراحله، وأنه المَقَلَّ الأول الذي استوحى منه العلماء مصطلحي التعريض والكناية.

ويعتقد كشيرٌ من الدارسين أن أبا حبيدة معمر بن المثنى هو السبّساقُ إلى معرفة المجال بأنواعه المختلفة بتأليف كتاب «مجال القرآن» الذى يبدو أن طابع التفسير كان خالبًا ع به، وهو تفسير ينصب على العبارات والأساليب، وإن يكن لا يعنى بالمجال ما نعنيه اليوم عند إطلاقنا له «لم يعن بالمجال ما هو قسيم الحقيقة، وإنما عنى بمجال الآية ما يعبر به عن الآية ... (2).

ويبدو أن الكنايات من ضمن ما يُعبر به عن بعض دلالات الذكر الحكيم؛ بحيث جاءت في كثيرٍ من المواضع تعنى تارةً الضمير أو الشئ المكنى عنه تكنيةً عامة، وتارةً أخرى تعنى المعانى البعيدة من الكنايات القرآنية كما عهدناها عند البلاغيين المتأخرين.

ويلوحُ منذ الوَهْلة الأولى أن جهودَ أبى عبيسة لا تعدو أن تكونَ مُكمَّلةُ لتلك الجهود التى بذلهسا أسلافُه أو المساصرون له؛ كالخلسيل، وسيسويه، والفراء. وهذا هو المفهومُ الصحيح والنظرة الشاملة التى تُقرِّبنا من تصوُّر النشأة الحقيقية للتعبير الكنائي.

ومن الشواهد التي أوردها وفيسها الكناية بمنى الضمير؛ قال: (ومن مسجار ما يُحوَّل خبره إلى شئ من مسبه، ويترك خسره هو؛ قال: ﴿ ... فَعَلَتْ أَعَالَهُمْ لَهَا خَاصِمِينَ \* ﴿ ... وَعَلَدُ أَعَالُهُمْ لَهَا خَاصِمِينَ \* ﴿ ... وَعَلَدُ الْحَالَى الْحَالَى الْحَالُونُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهِ الْحَالَى الْحَدَى الْحَدَالَى الْحَالَى الْحَدَالَى الْح

وقال في موضع آخر: وومن مجاز ما جاء من الكنايات في مواضع الأسماء بدلاً منهن اقال: ﴿ ... إِنَّمَا صَنَّوا كَيْدُ سَاجِرِ ... ﴿ إِلَهَ ]. فسعني (ما) معنى الاسم؛ مجازه: إنَّ صنيعَهم كيد ساحر (4) فهذان شاهدان عمَّا أراده بالكناية، وهي تعني في الموضعين السالغين الغمير؛ سواء أكبان متصلاً أم لم يكن، أو منا المصدرية التي تنوبُ

<sup>(1)</sup> أثر النحاة في البحث البلاغي، ومعانى القرآن 2، 362.

<sup>(2)</sup> ابن تبعة، كتاب الإيمان، ص81.

<sup>(3)</sup> مجار القرآن 1، 121.

<sup>(4)</sup> مجاز القرآن 1، 15.

فَرَمَيْتُ غَفَلَةَ عَيْنِهِ مِنْ شَاتِهِ فَأَصَبَّتُ حَبَّةَ قَلْبِهَا وطُحَالِها اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المِلْمُلِمُ المِل

يعنى امرأة الرجل<sup>ه(5)</sup>.

والكناية بالشاة عن المرأة، وردت أيضًا في شعر حنترة العبسى: وبا شاة ما قنص لمن حلت له حرمت على وليتها لم تحرم

فكني عن امرأة، وقال: أي صيد أنت لمن يحل له أن يصيدك. . . ، (٢).

فأبو حبيدة يتكئ على كلام العرب فى تفسيسر كنايات القرآن، مهنديًا فى ذلك بما نصح به الصحابة الأجلاء كلَّ مَن أشكل عليه شىءٌ من القرآن، وما ذلك إلا لأنَّ القرآن نزل بلغة العسرب، وفيه من الأساليب ما يماثل العربية، وفيه ما يفوقها. وهو يسوق

<sup>(1)</sup> الأسلوب الكنائي، ص8.

<sup>(2)</sup> مجاز القرآن 1، 13.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق 1، 128.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق 1، 181.

<sup>(5)</sup> المصدر السابق 2، 181، وبيت الأحشى بديواته، ص227.

<sup>(6)</sup> هو بيت من معلقته، راجم ديوان عنترة، ص23.

<sup>(7)</sup> الكناية والتعريض، ص7، 8.

العبارة بما يدل على أنه أصبح واعبًا بمقصود التعبير الكنائي، من مثل «سوءاتهما؛ كناية عن فرجيهماه (1). وبما يؤكد هذه الفكرة إشارتُه في موضع من كتابه إلى أن الكناية لفظ ليس له دلالة وضعية أو لخوية، وإنما يفهسم بالروية والعقل من خلال السياق، قال: «وهذا اللفظ في العبسارة لم يُوضع في الأصل عند أصحاب اللغة والدلالة على هذا المعنى، وإنما فهمت تلك الدلالة من سياق الكلام بشيء من الروية وإعمال العقل (2). وهي إحدى خصوصيات التعبير الكنائي الذي فيه تجاوز لدلالات الألفاظ؛ بحيث تأتى الدلالة فيه عقلية لا تدرك إلا بالتأمل والردية.

وقد شكَّلتُ مثل هذه الرؤى البيانية نوعًا من التسوجه نحو التأسيس السفعلى لمباحث البيان العربي، ومنه الكناية. وبذلك فإن أبا عبيدة يشكل حلقة من الحلقات الموه ولة لعلماء النحو واللغة في البحث الكنائي؛ بحيث تعتبر آراؤه متممة لآراه الخليل وسيبويه والفراء، خاصة وأنه ويستعمل الكناية تارة بمعنى الضمير، وتارة بمعنى التعبير عن المراد بلفظ غير اللفظ الموضوع له- كما رأينا عند اللغويين والنحويين...»

ومع ذلك بقى المصطلع فضفاضا دون تحديد يُبرد لنا مالامحه البلاغية، ويفصل بينه وبين غيره من صور البيان<sup>(3)</sup>. وهذا إذا قابلنا بينه وبين المعنى الاصطلاحى للكناية، بحيث يظهر الاضطراب لديه في عدم دلالة مصطلع الكناية بدقة على التعبير الكنائئ المعنادة من يقول محمد فتيح: «يستخدم أبو عبيدة المجاز . . . ليشير إلى المعانى الكنائية المستفادة من معانى التراكيب الحقيقية بوصفها لوازمها . ويكشف حديثة عن هذه المعانى وتراكيبها عن اضطراب المصطلع عنده؛ ففيه ما يشير إلى كون هذه التراكيب من قبيل المجاز أو المثل أو التشبيه أو الكناية . . . (4)

والرأى عندى أن تداخلَ الصور السيانية ظلَّ لصيقًا بـالكناية، وقد لَحَظَّه البلاغـيون المتأخرون فأشار إليه ابن الأثير (5) في أكثر من موضع بقـوله: «إن العلماء لم يفرقوا بين الكناية والاستعارة».

وقد يكون هذا الاضطرابُ دليلاً على التحولات التى تمر بها كشيرٌ من العلوم عندما تكون في طور النشأة والتشكل الأول.

<sup>(1)</sup> مجاز القرآن 1، 212.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق 1، 136.

<sup>(3)</sup> مصطلحات بياتية، ص138.

<sup>(4)</sup> محمد فنيح، مفهوم المجاز، ومجاز القرآن لأبي عبيدة، ص27.

<sup>(5)</sup> المثل السائر 3، 63، 94.

شَهدتُ أواخرُ المقرن الثالث الهجري ظهورَ شخصية أدبية على قُدر كبير من الإلمام بالثقافة العربية، مع الاطَّلاع الواسم على ثقافة العصر التِّي كان التنوعُ أهمُّ ما يميزها عن غيرها من ثقافات العصور الاخرى. ذلك الاديبُ العالم هو أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ (ت 255هـ) صاحب المؤلفات العديدة، والتي من أهمها كتاباه «البيان والتبين» والحيوان، وهما الكتابان اللذان ضمنهما آراءه في التعبير الكنائي، وإن يكن ألُّف كتابًا آخر يتصل بموضوع الكناية أشار إليه في الجزء الأول من كستاب «البيان والتبيين»، ويظهر أنه عنونه بـ اكتباب الأسماء والكني والألقباب والأنبازه (1). وهو ما يدل على أنه أولى الكناية أهمية بالغة؛ لما تتصل به من علاقة وثيقة بالكني، وحسبنا هنا أن نذكُّر بمنظور بعض العلماء الذين يجعلون الكناية مشتقّة من الكني(2)، ويظهر أن الجاحظ عني -إلى جانب الكناية- بمصطلح التعريض، وهو عنده لا يختلف في دلالته عليها، وقد تتضاءل أهميتهما، خاصةً إذا كان المقام يتطلبُ الإطالةَ للإفهام والإقناع، كما نقف على ذلك في نصُّ منسوب لابن المقفـع. فالواجب في الخطبة أن يطيل الخاطب ويقـصر المجيب وقسُّ على ذلك، فإن للإطالة مناسبات تستحسن فيها، وللتقصير -وهو الإيجاز- مواطن يُقدم فيها، وعندمــا سُئل أبو يعقوب عن خطبة قيس بن خــارجة بن سنان، وقد خطب يومًا إلى الليل فما أعاد كلمة ولا معنى، لم لا يكتفى فيها بالإيجار؟ قال: (أومًا علمتُ أن الكناية والتعريض لا يعملان في العـقول عمل الإلصاح والكشف،(3). وقد وهُم بعضُ الدارسين فظن أن النص للجاحظ وهو ليس له، وإنما أورده ليستشهد به على أن الغرض هو الذي يدفع الخطيب إلى أن يسلك سبيل التصريح والكشف، أو ينزع إلى الكناية والتعريض.

وانت إذا أنعمت النظر في دلالة الكناية والتعريض في النص السابق وجدت أن لا حدود فاصلة بينهما، وكأنهما مترادفان في دلالتيهما على الإخفاء والستر؛ فالجاحظ الم يُمرَّق بين الكناية والتعريض، والذي يُفهم من شواهده التي أوردها للكناية وتعليقه عليها أنه لا يرى فرقًا بينهما وأن الاسمين عنده مترادفان (4). وربما أورد بعض الاخبار وقصر الجديث فيها على التعريض حتى يدل على أنه من أساليب العرب وطريقة جارية في معاوراتهم؛ مثل حديث اعتبة بن عمر بن هشام وخالد بن عبد الله التهسرى؛ فقال

<sup>(1)</sup> البيان رالتبيين 1، 146.

 <sup>(2)</sup> قال بن الأثير: ووقد تأولت الكتابة بغير ملـ11 وهي أنها مأخوذة من الكتية التي يقال فيها أبو فلان المثل
 السائر 3، 33.

<sup>(3)</sup> البيان والنبيين 1، 116، 117.

<sup>(4)</sup> الأسلوب الكنائي، ص8.

خسالد -يُصَرَّض به- إن هـا هنا رجـالاً يَـدَّانون في أسوالهم، فـإذا فَنِيت ادَّانوا في أعراضهم. أعراضهم.

فعلم القرشى أنه يُعرَّض به. فقال القرشى: أصلح الله الأمير، إن رجالاً من الرجال تكون أموالهم أكثر من مروءاتهم، فأولئك تبقى لهم أموالهم، ورجالاً تكون مروءاتهم أكثر من أموالهم، فهذا نفدت أدانوا على سَعة ما هند الله، فهخجل خالد، وقال: إنك لمنهم ما هلمته(1).

وقد عُنى الجاحظ بإيراد الشواهد دون أن يشرحها، وببين مدى دلالتها على القواعد، وفقد كان مشغولاً بإيراد النماذج البلاغية، وقلما عنى بتوضيح دلالة المثال على القاعدة البلاغية التى يقررها، (2). في حين يتغافل هؤلاء الدارسون عن عدم اهتمام الجاحظ مَنَّ القواعد التى كان له منها نصيبٌ صئيل، وهو مأخذٌ يتملق بالجانب المنهجي في كتابيء.

ونحنُ إذا انتقلنا لمرفة دلالة الكناية عنده وجدناها عبامًّة تقابلُ التصريحَ والإفساحَ، مثلما نجد في قول بعض أهل الهند: «جماعُ البلاغة البصرُ بالحجة، والمعرفة بمواضع الفرصة، ثم قال: ومن البصر بالحجة والمعرفة بمواضع الفرصة أن تدع الإفصاح بها إلى الكناية عنها، إذا كان الإفصاحُ أوعرَ طريقةً...3(د).

ويبدو أن الجاحظ ينص ضمنيًا على أن دلالةَ الكناية عقليةٌ، باصتبار أن المتكلمَ يدعُ التصريح، وينزع إلى الكناية كلما صَعُب عليه ذلك. وفي ذلك ما فيه من تأمل وحسن تقدير.

وأما هذا المفهوم العام للكناية فيدل عليه اكثر من موضع في مؤلفاته؛ فالكناية تقابلُ دائمًا الإفساح، وربما أغنت صنه في بعض المقاسات؛ قال الجاحظ: ١٠٠٠ ربّ كلمة تُغنى عن خطبة، وتنوب عن رسالة، بل ربّ كنناية تُربى على إفصاح، ولحظ يدل على ضمير ... ه<sup>(4)</sup>.

ومعنى ذلك أن الكناية هي «التسعير هن المعنى تلمياحًا لا تصريحًا وإنصاحًا، كلما اقتضى الحال ذلك. . . «(5). وبذلك يتضع أن الملام هو الذي يحدد نوع الصياغة الكنائية

البيان والتيين 2، 201.

<sup>(2)</sup> البلاطة تطور وتاريخ، ص56.

<sup>(3)</sup> البيان رالتيين 1، 88.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق 2، 7.

<sup>(5)</sup> عبد العزيز عنيق، علم البيان، ص202.

في نهاية المطاف. وكان الباث (1) واقع تحت سطوته ومستلزماته. وربما جاءت الكناية في الاسماء فصارت كُنية البحيث يصبر للرجل اسمان إذا نودى بهما استحسن احدهما، وهو «الكنية» التي تبدأ بأبو فلان أو بأم فلان الما فيها من تفخيم وتعظيم وإجلال يعود إلى إسناد الابوة للمكنّى عنه المحيث يُجعل أصلاً يَشرف به الإنسان وتعلو منزلته. والواقع أن للكنية بُعدًا اجتماعيًا ودينيًا يضاف إلى دلالته اللغوية افإن «التكنية من السنّة والادب والحسن ... وقلّ من المشاهير في الجاهلية والإسلام من ليس له لقب، ولم تزل هذه الالقاب الحسنة في الأمم كلها من العرب والعجم تَجْرى في مخاطباتهم ومكاتباتهم من غير نكيره (2). وما دامت للكنية -وهي بمعني الكناية - هذه الاهمية ، فيإن العرب « ... كنّت .. البنات؛ فقالوا: فعلت أم الفضل، وقالت أم عمرو، وذهبت أم حكيم، نعم حتى دعاهم ذلك إلى التقدم في تلك الكني ... ، (3). وقد حاول بعض الدارسين تفسير هذه النظاهرة اللسانية الخارجة عن المالوف فقال: ففإن الكنية أو الكناية هي اسم أن يُوتَى به لإصلاح الاعوجاج الظاهر في الاسم الاول (4)؛ وذلك حتى يتطابق مع مسماً الذي تقدمت به سنوات عمره، وكان التطور الحاصل في عمر الإنسان يقابله هذا التطور الدلالي؛ ألا وهو الكنية ...

وثمة بعض الدلالات الكتائية التي تجمعها قريبة من الصفات الحلقية التي تشيع في المجتمعات البشرية، وقد أورد منها الجاحظ بعض الأسئلة، وهي: قال شريع: «الحدة كناية عن الجهل». وقال أبو عبيدة: «المارضة كناية عن البلاء»، وقال: «وإذا قالوا: للعامل مستقص؛ فتلك كناية عن الجوره(5).

ومن هنا تجد الكناية والادب يتطابقان في الغاية؛ ففي الكناية ستر للا لا يُستحسن، وهي الادب إخفاء لكناية بموضوع الادب

 <sup>(1)</sup> يقابل الباث مصطلح "destinateur: n.m" وهو عنصر من عناصـر عملية البـلغ، التي تتم عادة بينه وبين التلقى، قال جاكوبــن:

<sup>&</sup>quot;(Jakobson): Celui qui émet le message linguistique, par opposition au "destinataire": celui auquel est destiné le message, on dit également "émetteur" ou "locuteur".

R. Galisson/ D. Coste, Dictionnaire de didactique des langues, Hachette, Paris, 1976, p:

<sup>147.</sup> 

<sup>(2)</sup> الكشاف، 6، 19. (3) البيان رالبين، 1، 146، 147.

 <sup>(4)</sup> محمد الصغير بنائي، النظريات اللسائية والبلافية والادبية عند الجماحظ من خلال البيان والتبيين، ص324.
 (5) البيان والتبيين، 1، 263، الحدة: الدوة. يقال: أخلته حدة المنفب.

العارضة: ويقال هو قوى العارضة: قر جلد رصرامة وقدرة على الكلام وقو بديهة ورأى جيد (ج) عوارض. المبداء: بلما بدرًا، ويفاهً: ساء خلقه، ويفا عليه: أفحش في منطقه، راجع المعجم الوسيط 1، 46.

عند الجاحظ فيمكن التسماسُه فى الغاية المشتركة التى يَرْمَى إليسها كل منهماه (1). وبذلك تلتقى القيمُ الاخلاقية والفنيسة فى عقل المبدع، وهو ما يُبرهن على أن الخطاب الادبى بما يزخر به من قيم إنما يتوجّهُ به المبدعون إلى جمهور الناس.

وقد عقد الجاحظ بعض الأبواب لما أسماه وبالفطن وفهم الرطانات والكنايات والفهم والإفهام ساق فيه قصصًا تمتاز بالتشويق والإثارة والسخرية من طريق الكناية، مثل حديث المرأة التي طَرَقها اللصوص: فقالت لأمنها: اخرجي من ها هنا؟ قالت: ها هنا حيان، والحمارس، وعامس، والحارث، ورأس عنز، وشادن، وراعبًا بهمنا...ه(2) حيان وكلها كنايات وهمت بها الأمة اللصوص لينصرفوا عن متاع السيدة، وقد عدها الجاحظ من والرطانات، وكل رطانة دليل عجمة وثلك القصص -في واقع الأمر- تدل على أن المالجاحظ كان عالما بالتعبير الكنائي، وعلى أن الغالب عليه هو الستر والإنحفاء؛ مثل دلالة التراب، والشوك، في قصة «المطاردي» بحيث رمى «كرب بن صفوان... حين سألوه أن يقول، ... رمى بصرتين في إحداهما شوك، والاخرى تراب، فقال قيس ابن زهير: هذا رجل مأخوذ عليه الأ يتكلم، وهو ينذركم عددًا وشوكة. قبال الله عز وجل هذا رجل مأخوذ نأت الشركة نكون لكم... ﴿ الانفال]» (13) فالرجل حسلي ما يبدو- كان أسيرا لدى أعدائه؛ بحيث تعلّم عليه الإفصاح، فاستغاث بقومه وخاطبهم يبدو كنائي يغلب عليه الرمز، ليفكوا أسرة، ويعجلوا بإطلاقه، وفي هذه القصص ما يقنعك على أن الجاحظ عالم بالكنايات، لا تخفي عليه قيمها الشغيرية في الخطاب اللساني.

لم يكن ابنُ قتيبة (ت 276هـ) أقلَّ إسهامًا من ناحية التصنيف والتأليف من العلماء الذين الله أفي عدة مجالات معرفية اكفريب القرآن والحديث والشعر والاخبار، وغير ذلك، ولذلك فإن ما يمتاز به هو تنوع الشقافة، وضزارة التأليف<sup>(4)</sup>. وقد ساعده هذا التنوعُ على الحوض في كنايات القرآن؛ بحيث عقد فصلاً كاملاً -وهو باب الكناية والتعريض- في كتابه «تأويل مشكل القرآن»، وأتمَّ ذلك في كتاب آخر له هو «تأويل مختلف الحديث».

والظاهرُ أن جهودَ ابن قتيبة لا يمكن الوقوفُ عليها إلا بالجمع بين شتات آرائه المورَّعة فى المؤلفين السالفي الذكر؛ لأن حديثةُ عن الكناية فى «تأويل مشكل القرآن» لا يَستوفى الموضوعَ حقَّه، ولا يُبرز له مَزيَّتُهُ وفضلَهُ.

<sup>(1)</sup> النظريات اللسانبة والبلاغبة والأدبية عند الجاحظ من خلال المبيان والتبيين، ص327.

<sup>(2)</sup> الحيوان 3، 122، 123.(3) الحيوان 3، 125.

<sup>(4)</sup> راجع بشأن مؤلفاته الفهرست، ص347 وما بعدها.

استهلَّ ابنُ قتيبة حديث عن الكناية في الأويل مشكل القرآنا، وجعلها انواحًا، ولها مقاماتٌ، ومنها الكنية؛ وهي: «أن يكني عن اسم الرجل بالأبوة لتزيد في الدلالة عليها إذا أنت راسلتُ أو كتبت إليه . . . أو لتحظمه في المخاطبة بالكنية؛ لأنها تللُّ على الحناطبة بالكنية؛ لأنها تللُّ على الحنكة، وتخبر عن الاكتهال (1). وبذلك يضيف ابنُ قتيبة بُعدًا آخر للكُنية، وهو زيادة الدلالة على الشخص حتى تجعله عبرًا الدلالة على الشخص حتى تجعله عبرًا بين الأخرين.

والرأى عندى أن ابن قبية كانت عنايتُ منصبة على كنايات القرآن؛ ولذلك تراه يبدأ بالكنية، دالاً على قان العرب كانت ربحا جعلت اسم الرجل كنيته، فكانت الكنية هي الاسم، (22)، وبذلك فان الدال يتحدول إلى مدلول؛ لكونهدما يتطابقان ويتساويان في الدلالة على الشخص.

ولم يفتأ يشبرُ إلى ما تحويه بعضُ أى القرآن من كنايات؛ مثل قرله تعالى- وهى كناية الموصوف: ﴿ الْوَيْنُ لَيْسُ لَمْ الْبَعْلُ فَلَانَا خَلِلاً ﴿ ﴾ [الفرقان] (3)، ثم يعقبُ على الآية بسوجيه نقد لاذع لَم فهموها على غير وجهها الصحيح بضرب من الساويل المتعلق. وهو لا يلبث يورد في ذلك عدة آراء تعلى على تفاهة أصحابها. وتبدو غزارةُ علمه في هذا الإلما الواسع بمواطن الكنايات في أى الذكر الحكيم، من مثل قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمُ يَعَنُ الطَّالِمُ عَلَى يَدَيُهُ ... ﴿ ﴾ [الفرقان] يعنى أبا يكر رضى الله عنه (4)، وهي كنايةٌ من موصوف، ومن البين أن ابنَ قتيبة يوجَّه نقدةً لبعض والشيعة الباطنية (5)؛ لا تهم يؤولون القرآن من الزاوية التي تروقُ لهم، ولو نزلت الآياتُ على الطريقة التي فهموها بها لتعددت الأسماءُ ولكثر ذكرُها، ولكن الله سبحانه أوجزَها في لفظ وفلانه الذي فيه ما في الكناية من إيجاز، فكان فلان كناية عن جماعة هذه الأسماء (6)، غير أن فلانًا يكنى بها أشراف الناس، فكيف كنى بها من خلاف ذلك؟ قال الشاهر:

في لجة أمسك فلاتًا من فل

يريد أمسك فلانًا عن فلان. . . (٢٦) قال ابن قتيبة لم يُردُ رجلين بأعيانهما.

<sup>(1)</sup> تأويل مشكل القرآن، ص256. (2) المصدر السابق، ص 256.

<sup>(3)</sup> تأويل مشكل الغرآن، ص261. (4) المصدر السابق، ص261.

 <sup>(5)</sup> النزعة الباطنية، وهى فرقة من الشيعة الإثنا عشرية. قال هنرى كوريان: فأن يكون التشيع في جوهر،
 باطنية الإسلام فذلك ما يشرتب على النصوص نفسها، وعلى تعاليم الأثمة قبل أى شئ ا تاريخ الفلسفة الإسلامية، مر83.

<sup>(6)</sup> تأريل مشكل الفرآن، 263.

ر7) المصدر السابق، ص263.

ولا بدَّ أن نوجَّه النظرَ إلى أن ابنَ فستية حاولَ السدفاعَ عن منهجه في تفسير الآيات القرآنية المشكلة، معتمداً في ذلك على كلام العرب ما دامَ القرآنُ نزل بلغتهم، حتى ظلت جهودُه محلَّ خلاف بين الدارسين؛ إذ يرى بعضهم أنه الم يُضف جديداً ذا بال بالقياس إلى أبي عبيدة إلا ما عُرف به من دقة التبويب، وإلاَّ بعض إشارات وبعض تفاصيل هنا وهناك، أو يعرض للمبالغة (1)، في حين يرى آخرون أن الفسضلَ يعودُ له وللمبردُ في ظهور الكناية الاصطلاحية؛ لأنهما تحدَّن عن اقسامها بصفة عامة (2).

وقد يكونُ من الإنصاف أن نضيفَ بعسضَ آراته الأخرى لتلك التي مَرَّ ذكرُها ووردت بكتابه «تأويل مخسلف الحديث» حتى يكتمل لدينا التصورُّ الفسعلي لتلك الجهود؛ لكونه لم يُهمل التطرقُ إلى الكنايات على سبيل الاصطلاح.

من ذلك هذا النص الذي يستشهد به الدارسون على تلك الجهود؛ قال ابن قتية: ووكلام العرب إيماء وإساحاء حسائل العرب إيماء وإساحاء حسائل السيف، وهو لم يستقلد سيفًا قط، وإنما يريدون أنه طويل الشامة، فيدلُون بطول نجاده على طوله؛ لأن النجاد القسصير لا يصلح على الرجل الطويل. ويقولون: ففلان عظيم الرماد، ولا رماد في بيته، ولا على بابه؛ وإنما يريدون أنه كثير الفيسافة؛ فناره وارية أبدأ، وإذا كثر وقود النار كثر الرماد، والله تعالى يقول في كتابه: ﴿مَا الفسيحُ ابنُ مُربَمُ إلا رسولٌ قَدْ خَلَتُ مِن فَلِهِ الرسُلُ وَأَمّهُ صَدِيقةٌ كَانا يأكلانِ الطّعام ... ﴿ المائلة على حكاية المسركة بن النبي المناه عن المناه المناه الرسول بأكلُ الطّعام ويَهشي في الأمواق ... ﴿ الله المناه وهن الحوالج عن المسواق؛ كانهم رأوا أن النبي الله المناه الله تسمالي أغناه عن الناس فيه فيدخلون لها الأسواق؛ كانهم رأوا أن النبي الله إلى المدت الله اللازم أو العملة بين الكناية والمكنى اليهم، وإن تكن الشواهد التي أوردها كلها تدل على أنه كان مستوعبًا للتعبير الكنائي، فلا خلاف بهد وين الملاغين المتأخرين في هذا الشأن.

وكان من المفترَض أن يسبق الشواهد بوضع التعريفات؛ بحيث توضَّحُها وتُزيلُ اللبسَ عنها، هذا إذا أضفتَ إلى ذلك أنه يُسلك الكناية تحت ما سماه الإيماء والإشارة والتشبيه، وهى أقرب إلى الإيماء أو الإشارة، وهذا إذا تأمَّلته لم تجد فيه ابن قتيبة مشتطًا أو متعسفًا؛ لأن تداخلَ مباحث البيان كان وما يزال يُشكل مظهرًا من مظاهر

<sup>(1)</sup> البلاغة تطور وتاريخ، ص60. (2) أثر النحاة في البحث البلاغي ص121، 122.

<sup>(3)</sup> تاريل مختلف الحديث، ص163، 164.

الاختلاف يكشف عن فيضيفضة المصطلح وافتقياره إلى الدقية اللازمة؛ فيإن الكناية و... تتبداخل مع كشيسر من أبواب البيلاغية؛ كالاستبعيارة والمسالغية والتبورية والتجنيس... وهو ما يجعل الحدود الفاصلة بين مباحث البيان هينة .

ولم يفت ابن قتيسة أن يخص التعريض بحديث لا يقل الممية حياً قاله في الكناية، فهو سنة من العرب ودَرْبٌ من دروب كلامها تلجأ إليه إذا لم ثُرد التصريح؛ قال: ووالعربُ تستعمله في كلامها كثيراً، فتبلغُ إرادتها بوجه هو الطف وأحسن من الكشف والسمسريح، ويعيسون الرجل إذا كنان بكاشف في كل شيءٍ، ويقولون: لا يحسن التعريض إلا ثلبًاء(2).

وهو -على ما يبدو- يقابل التصريح، ولا شك أن له حالات يُستحسن فيها على غيره من طُرق الاداء اللساني؛ منها ما شرعه الله تعالى في خطبة النساء؛ وهو قوله تعالى: ﴿ وَلا جَنَاعَ عَلَكُمْ فِهَا عَرْحَتُم به من خطّة السّاء أو أَكْسَمُ فِي اَلفُكُمْ ... ﴿ وَلا جَنَاعَ عَلَكُمْ فِهَا وَالرَّحِلُ للمرأة: والله إنك لجسميلة، ولعل الله أن يروقك بعلاً صالحًا، وإن النساء لمن حاجتي، هذا وأشباهه من الكلام، (3). ومجيئه في القرآن جعل الناس يلجدون إليه كلون من الوان التعبير الذي يغلب عليه الحقاء، وأسئلته في القرآن عديدة، ذكر منها ابن قسيبة -على سبيل المسال-: ﴿ ... لا تُواخِلْنِي بِما نبيتُ ... ﴿ ) [الكهف] لم ينس، ولكنه من معاريض الكلام. أواد ابن عباس أنه لم

(1) المبالغة: hyperbole '1، وهي -على ما يسدو- مظهر من المظاهر الأسلوبية، كسبا ينص الدارسون على ذلك:

"l'hyperbole, appelée aussi "exagération", est une figure de style qui consiste à forcer une qualité jusqu'à ses limites les plus extrêmes" Joseph Hajjar, traité de traduction, Dar el maghreb, Beyrouth, Liban, 1996, p.245.

التورية: la dissimulation، وتعتمد على فسكرة إيهام السامع، وذلك بذكر كلمة لها صحنيان، قال جوراف حجار:

"la dissimulation qu'on nomme aussi insinuation (Lqc)! est une figure qui insinue justement ce qu'on veut dire, le fait de conjecturer, elle est employée surtout en poésie, elle a une certaine parentée avec l'allusion mais n'en possède ni la richesse évocatrice, ni le pouvoir humouristique, parce qu'elle se confine dans les mots, elle consiste à employer une expression a double sens l'un imediat et clair, l'autre éloigné et caché, ne s'y rattachant d'ordinaire que par analgie" Joseph Hajjar, traité de traduction, p. 270.

الجناس: homophonie ، ويعتمبر هو الآخر مسحسنا لفظها، ومظهرًا من مظاهر الأسلوب، قمال جوزاف حجار:

"l'homophonie a une figure qui représente sans doute le comble de l'acrobatie stylisique, elle consiste en effet à opposer expressivement des phonèmes de prononciation quasiment identiques, cette figure est évidemment à la base de tout jeu de mots" Joseph Hajjar traité de traduction, p. 287.

(2) تأويل مشكل القرآن، ص263. (3) المصدر السابق، ص264.

يقل: إنى نسيت، فيكون كافبًا، ولكنه قال: لا تؤاخذنى بما نسيتُ، فأوهمه النسيان، ولم ينسَ ولم يكذبُ. ولهذا قبل: إن في المعاريض عن الكذب لمندوحةً (1).

وإذا كان التعريض أسلوباً من أساليب الخطاب اللسانى، فلا بد أن يصدر فيه صاحبه عن وازع أخلاقى؛ حتى لا يصير مطية للكذب، فبينهما فروق هينة. فوالتعريض كما ينقله ابن قتيبة عن السلف ليس كذبا، ولكنه شبية بالكذب؛ ولذلك يجب الحيطة في استعماله؛ أى أنه لا يستعمل دوماً ولكن في فترات متماعدة حتى لا يصتاد عليه المرء فسلمه هذه العادة إلى الكذب... و20.

والحقيقة أن التمريض مثله مسئل باقى الصور البيانية التى لها دورها وأداؤها الفنى، وهو ما يجب أن يراعى فيه، إلى جانب الوازع الاخلاقى الذى يراه العلماء ضروريًا فيه المضًا.

تناول المبرد وهو محمد بن يزيد (ت 285هـ) الكناية في موضعين من كتابه والكامل و منها ما أورده تحت ما أسماه بضروب الكلام قال: ووالكلام يجرى على ضروب و فنه ما يكون في الأصل لنفسه، ومنه ما يكنى عنه بغيره، ومنه ما يقع مثلاً، فيكون أبلغ في الوصف (3). واعتبار الكلام يجرى على هذا المنوال يستبطن بدوره نوعًا آخر من التقسيم عامًا، وهو أنَّ الكلام لا يعدو أن يكون حقيقة وهو ما جاء معبرًا عن نفسه ومنه خلاف ذلك، فيكون كناية أو تمثيلاً قال بدوى طبانة: ويقسم بالفرب الأول: التعبير بالحقيقة و أى استعمال الألفاظ فيهما وضعت له، والشاني: الكناية، وبالثالث: ما يكون استعارة أو تمثيلاً (4).

ومن البيِّنِ أن فكرة التقسيم (5) كانت مهيمنة على المبرَّد -على ما يبدو-؛ لأنه قام بتقسيم الكتابة تقسيمًا باعتبار الفائدة منها والغاية؛ قال: • والكتابة تقع على ثلاثة أضرب: أحدها: التعمية والتغطية؛ كقول النابغة الذبياني:

أُكَنَّى بغير اسمها وقد علمَ اللَّه له خسفيَّات كل مُكَّسَّتُم (6)

. . . ويكون من الكناية -وذاك أحسنها- الرغبة عن اللفظ الخسيسَ المفحش إلى ما يدلُّ على معناه من غيره؛ قال الله -وله المثل الاعلى-: ﴿ أُمِلُ لَكُمْ لَلْهُ المَبْامِ الرَّفَّ إِلَىٰ سَائكُمْ... ﴿ أُمِلُ لَكُمْ لَلْهُ المَبْامِ الرَّفَّ إِلَىٰ سَائكُمْ... ﴿ أَمِلُ لَكُمْ اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى ا

<sup>(2)</sup> أثر النحاة في البحث البلاغي، ص191.

<sup>(1)</sup> تأويل مشكل القرآن، ص276.

<sup>(3)</sup> الكامل 2، 290.

<sup>(4)</sup> البيان العربي، ص226.

 <sup>(5)</sup> قال عبد القادر حسين: اوهذا التقسيم لم يعرف عند أحد من السابقين... ونذكر هنا كما ذكرنا هناك أن المبرد قد انتفع بما ذكره ابن قيية في الكناية وسار على نهجه، أثر النحاة في البحث البلاغي، ص208.

<sup>(6)</sup> لم أعثر عليه بديوانه، وكني عن كذا كناية: تكلم بما يستدل به عليه ولم يصرُّح.

والضربُ الثالث من الكناية: التفخيمُ والتعظيم، ومنه اشتُقت الكُنية، وهو أن يعظم الرجل أن يدعى باسمه ... الأ<sup>(1)</sup>، فإن النوع المضطّل لديه هو ما كان كناية عن اللفظ الحسس الذى يشمئزُ من سماعه؛ لأنه يُخلِّ بالحياء ويَهتك حجابَ الإيمان. وقد جاء في القرآن منه الكثير، كقوله تصالى: «قال الله جل وهز في المسيح بن مريم وأمه صلى الله عليه ما ﴿ ... كَانَا يَأْكُلُنُ الطّمَامُ ... ﴿ ﴾ [المائدة]؛ وإنما هو كنايةٌ عن قضاه الحساجة، وقال: ﴿ وَاللّهِ المَوْرِدِمُ لَمَ هُولُولُمُ عَلَيْنًا ... ﴿ ﴾ [فصلت] وإنما هي كنايةٌ عن الفروج، ومثل هذا كثير و (2).

وبذلك تتضع نزعت الاخلاقية والتي لا نشك في أنها تدور في فلك النص القرآني المجيد، وكان لنزعت تلك أثر كبير في أوساط الدارسين؛ فقد رأى المبرد وراء لجوء اللغة إلى الكناية دوافع خلقية، وتبنّى رأيه الكثيرون من دارسى البلاغة العربية (3). وهو إلى ذلك يرى أنَّ الضربُ الشالث منها وهو الذى للتفخيم والتعظيم يقع في الكلام على ضربين قوقعت في الصبي على جهة الشفاؤل بأن يكون ولد ويدعى لولده كناية عن السمه، وفي الكبير أن ينادى باسم ولده صيانة لاسمه، وإنما يقال: كنى عن كلا بكذا، أى ترك كنا إلى كنا لبعض ما ذكرناه (4). وهو نوع سَمّاه المساخرون بالكناية عن أى ترك كنا إلى كنا الداعى إلى الكنية عندئد هي تقاليد المجتمع العربي التي تكنى موصوف. والخاهر أن الداعى إلى الكنية عندئد هي تقاليد المجتمع العربي التي تكنى الفرد صبياً وكبيرا، وكأنها تريد أن تشمله بنوع من الشبجيل والتكريم؛ فتخلع عليه تلك الكنية.

ونظنَّ بعد هذا أن ما يوجّه بعضُ الدارسين من ما خذ للمبرد شيءٌ سابق لأوانه، كالشول أنه ولم يضعُ تصريفًا للكناية، ويُلاحظ عليه أيضًا أنه لم يفرق بينها وبين التصريف... وإنما هذه الاقسام في الحقيقة ضروبٌ لما تؤديه الكناية من فائدة في صناعة الكلام، (5). ذلك أن نزعتهُ للتقسيم -والتي ألمحناً إليها سابعًا - من الأمور التي تُحسب له؛ إذ كان سبَّاقًا إليها، هذا إذا أضفنا إلى ذلك أن تعريف الكناية وما يتبعه من تفسايا إنما ظهوره هذه أسباب وعوامل.

<sup>(1)</sup> الكامل 2، 290، 291، 292.

<sup>(2)</sup> الكابل 2، 291، 292

<sup>(3)</sup> نحو الصوت ونحو المني، ص79.

<sup>(4)</sup> الكامل 2، 292.

<sup>(5)</sup> الأسلوب الكنائي، ص9.

أدرك المبردُ أثرَ البيئة في بعض الكنايات، فأوردَ اختصاصَ أهلِ الحجاز في اعتبارهم النكاح هو المقد، وذلك قبل أن يمنَ الرجلُ المراة، محتجين بما وردَ في القرآن الكريم وكلام العرب؛ قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الدِّينَ آشُوا إِذَا نَكُحُمُ النَّوْمِاتِ ثُمُّ طَلَقْتُوهُنُ مِن قَبْلُ أَن فَسُوهُنُ فَلَا الْحَرب؛ قال فَعَلُونَهَا ... ﴿ إِنَّا أَيُّهَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهِنُ مِن عِدُهِ تَعَدُّونَهَا ... ﴿ إِنَّا أَيَّا اللَّحزابِ ] فيهذا الأشيع في كلام العرب؛ قال الاعشى:

وأمتمت نفسى منَ الغانيات إمَّا نكساحًا وإما أزن ومن كل بيضسساً و رعبسوية لها بشرٌ ناصعٌ كاللبن<sup>(1)</sup>

وما دام الامرُ متعلقًا هنا بالدلالة اللغوية، فإن لغةَ الحجار -كسما هو معلوم- أفسعُ اللهجات العربية على الإطلاق، وقد عُدتُتْ قراءةُ القرآن بها من أرفع القسراءات أيضًا؟ لذلك وافقتُها كثيرٌ من اللهجات الاخرى.

غير أن المبرد له رأى يخالف ذلك، وهو ما يدل على قوة شخصيته، وهو: قال أكثر الفقهاء في قوله تبارك وتعالى: ﴿ ... أو الاستم الساء ... ﴿ إِلَا الله عن المسلم الأمر عندنا كذلك . . . وإنما الملامسة أن يلمسها السرجل بيد أو بإدناء جسد من جسد، فذلك ينقض الوضوء في قول أهل المدينة (2).

ومن الملاحظ أن الاختلاف في الكناية كثيراً ما يعتورها ويجوم حولها إذا هي وقعت في اللفظ المفرد، بحبث يكثر التأويل فيها بين أن تكون كناية أو استعارة أو تشبيها أو هي تدل على موصوف بعينه غير موصوف آخر.

ويرى المبرَّد أن من دلالة النكاح أيضًا الجماعُ، وهو كناية عنه؛ قال: «الكنايةُ تقعُ عن هذا كثيرًا، والاصلُ ما ذكرنا لك، وقال رسول الله ﷺ: «أنا من نكاح لا من سفاح»، ومن خطب المسلمين: «إن الله عز وجل أحلّ النكاح وحرّم السفّاح»(3).

والرأى عندى أن المبرَّد لم يكن مقلدًا تقليدًا أصعى لغيره، ولا مردَّدًا لآراه الآخرين، اللهم إلا في هذه الشواهد التى يسوقها أثناء التحليل والشرح، وليس كما يذهبُ إليه عبد القادر حسين بقوله: ففكل ما ذكره المبرد في الكناية إنما هو ترديد لما سبق ذكره في امشكل القرآن، لابن قتيبة، ولا فضل للمبرد في شئ منها، لا من حيث التقسيم ولا من حيث التجديد، (4)، فإن التقسيم لم يظهر واضحًا عند ابن قتيبة وأمثاله وضوحه عند البرد، وأما التجديد فشمة عديد مواضع لا تشلد تدل عليه، نلمسها في الشواهد التي

المصدر السابق 2، 131.
 المصدر السابق 2، 131.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق 2، 130.

<sup>(4)</sup> أثر النحاة في البحث البلاغي، ص209.

ساقها؛ قال المبرد: فالنمجة عند المسرب البقرة الوحشية، وحكم البقرة عندهم حكم الضائة، وحكم الظبية عندهم حكم الماصزة، والعرب تُكنى بالنمجة وبالشاة عن المرأة؛ قال الله تبارك وتعالى: ﴿إِنْ هَذَا أَعِي لَهُ يَسْعٌ وَيَسْعُونَ لَفَحَةً ... ﴿ وَهَا الله عَلَى الله تبارك وتعالى: ﴿ وَمَا الله عَلَى الله تبارك وقال الله تبارك وقال الله تبارك عنه عن شأته في المسبح عبة قلبها وطحالها

يريد المرأة (1)، وكلها كنايات اصطلاحية تتردد في مؤلّفات البلاغيين المتأخّرين، وهو ما يكشف عن مظهر من مظاهر إسهامه الحقيقي في الكناية، وهو إذا لم يقُم بوضع تعريف للكناية -كما سلفت الإشارة - فإنما كان يفضل عليه إبراز وظيفة التميير، ووكأنه بذلك يُوحى بأن هذا الانجاه هو الأهم في دراسة الأساليب البلاغية (2). رغم أننا لا نُذكر فكرة التكامل في بناء المفاهيم وضرورة توفر جميع العناصر المكونة لذلك المفهوم من تعريف وضرب أمثال.

\* يعود الفضل لعبد الله بن المعتز (ت 296هـ) في تأليف أول كتاب في البلاغة العربية، وهو كتاب «البديع». وقد قام بتقسيسه إلى قسمين: خَصَّ الأول منه لما أسماه بمذهب البديع، ثم أتبعه بالقسم الثاني وعنونه به ومحاسن الكلام» عَدَّ منها المتعريض والكناية (3)، معقبًا ذكره للمحطلحين بالأصلة التي ساقها في النشر والشعر وكلام العرب، ما علما القرآن الكريم الذي عَلَى عن التطرُّقي لضروب كناياته والتعريض فيه على غير ما عهدناه لديه في أبواب مذهب البديع.

وعا قاله -بعد ذكره لبعض محاسن الكلام-: «ومنها التعريضُ والكناية. قال على رضى الله عنه لعمقيل وصعه كبش له: أحد الثلاثة أحمق، فقال: أما أنا وكبشى فماقلانه (40)، وهو مثال من التعريض، رخم أن ابن المعنز لا يعرض له بالشرح والتحليل، وكماته بذلك كان يعى عدم التباسه وخفائه على المستمع. وقد توخى هذا الاسلوب فى العرض فى جميع ما ساقه من أمثلة.

ومن اللافت أنه أكثر من الأمثلة التى ساقها إكتاراً على حساب المسطلح، وهو منهج طارئ على مباحث البيان العربى لم يُسبق إليه فيما نعلم، هذا إذا أضفت إلى ذلك أنه لم يُعن بوضع تعريف للمصطلحين الملكورين، وهو ما يكاد يتفق عليه كل اللين اطلعوا على كتابه (5).

<sup>(1)</sup> الكامل 2، 240. (2) أحمد مصطفى المرافى، علوم البلاغة، ص203.

<sup>(3)</sup> البديم، ص64. (4) البديم، ص64.

<sup>(5)</sup> راجع الأسلوب الكتائي، ص10، والبيان العربي، ص226، ودروس في البلافة العربية، ص31، وفتون بلاغية، ص164.

فمن أمثلته، وهي من التعريض:

وقال بعض ولد العباس بن محمد لابنه: يا بسن الزانية: فقال: الزانية لا ينكحها إلا ران أو مشرك (1) وهو مثال من أمسئلة النثر التي ساقها، وإحدى الأمارات الدالة على وفائه لمنهجه الذي اعتمد فيه على كلام العرب. غير أنك إذا تأمَّلت المشال السابق، وبعض أمثلة الشعر الاخرى «كقول بشار:

وإذا ما النقى ابنُ أعيا وبكرُ زاد في ذا شبرٌ وفي ذاك شبرٌ (2)

أراد أنهما يتبادلان.

وقال عباس بن الفضل يهجو رجلاً:

يلوطُ من خلف على أربع بخادنان من بني آدم، (3)

إذا تأملت المثالين راعتك فيهما ظاهرة الإباحية الجنسية كما عهدناها عند بشار بن برد وأمشاله، وكان الشعراء وجدوا في الكنايات متنفسًا يعبرون من خلاله عسماً تضطرم به نفوسُهم من شهوات مكشوفة وشذوذ جنسي سببه الموانع الاجتماعية. وستسجد هذه الفكرة تتحقق في كتاب أبي منصور الشعالبي (ت 430هـ)، والكناية والسعريض، أو «النهاية في فن الكناية» على اخستلاف في التسمية، وقد جمع فيه ضروبًا من الكنايات التي تُعبرُ عن إباحية مفرطة (4).

وابنُ المعتز لم يُفرِّق بين دلالة الكناية والتعريض اشأنه في ذلك شأن من سبقه من العلماء، وبذلك يتنهى القبرنُ الثالث الهجرى والمصطلح ما يزالُ خاثمًا خير محدد الدلالة... (5).

وقد تَعْفى كشرة الأمثال التى أوردها على ذلك المأخذ، هذا إذا أضفنا إلىيه أن كتاب «البديم» فى حد ذاته أولى اللبنات التى وضعت فى صرح علوم البلاغة العمربية كلها، ولا مراء أن تصطبع أولى التجارب بتلك المواصفات والمآخذ.

وقد يتعلق بالكناية والتعريض ما لا يتصل بهما إلا في النادر مثل الألغار؛ قال أحمد مطلوب: «وقد يدخل فيهما اللغز كالبيتين اللذين ذكرهما:

أبوك أبٌّ ما زال للسناس موجمًا للمناقهم نقرًا كما ينقر الصقرُّ إذا عوجُ الكتّابُ يومًا سطورهم فليسس بمسوج له أبدا سطرُّ

<sup>(1)</sup> البديم، ص64. (2) لم أعثر عليه بديوانه، وقد أورده في الصناعتين، ص408.

<sup>(3)</sup> خادن الشخص يخادن مخادنة: صادقه وصاحبه في أموره ظاهرها وباطنها.

<sup>(4)</sup> ألَّف التعالبي هذا الكتاب سنة 400 للهجرة.

<sup>(5)</sup> مصطلحات بيانية، ص145.

وقد كنى عن الحسجّام . . ، الله وإن يكن وجه القرابة -كمما نتصور و و يكمن في الحقاء والستر اللذين يكتنفان الكناية واللغز، فيصبغهما بصبغة الغموض والتعمية .

لم تكن الكناية لتغيب عن ثقافة المغاربة الادبية التي كانت سائدة في الأوساط الادبية على مشارف المقرن الرابع الهجرى، والتي نجدها مائلة في كتاب المقد الغريدة لابن عبد ربه، وهو أحمد بن محمد (ت 328هـ)، وإن تكن أصولُها وروافدُها مشرقية صرفة تصور في جلاء هذا العناق القوى بين بيتى المغرب والمشرق، حتى ليظن كل من لم يُحط علماً بالكتاب أنه بضاعة مشرقية رُدّت لأصحابها كما قال الصاحب بن عباد، ومن ثم نادى باطراح الكتاب وعدم الإقبال على قراءته؛ لانه يخلو من كل أثر مغري (2)، وكن المدقق في المباب الكتابة والتعريض، فيه يدرك وعيًا مبكرًا بالتعبير الكتائي قلما تعثر عليه إلا في الكتب المتخصصة لهذا الفن؛ مثل كتاب الكناية والتعريض، لابي منصور الشمالي، أو كتاب الملفاء، وهو للقاضى أبي التعباس أحمد بن محمد الجرجاني (المتوفي سنة 482 هـ) وكلاهما لم يعاصر ابن عبد ربه، كما هو واضع من نواريخ الوفاة.

فأما هذا الوعى فتدلك عليه كشرة الأمثلة التى أوردَها للكناية والتعريض، وأيضًا هذا التنويع فيها، وكأن الكناية أصبحت فنًا من فُنون البيان العربى قائمًا بذاته، وهى ظاهرة لا عهد لمنا بها لدى البلاغيين السابقين، ومهما يكن فسابنُ عبد ربه قسمً البسابَ السابق الذكر إلى:

الكناية اللطيفة عن المعنى الذي يقبُع ظاهره، وأورد لها أمثلة من الشعر والنثر، وإلى الكناية يُورَّى بهما عن الكذب والكفر، وضرب لها الاسشال من كلام العرب، وإلى الكناية عن الكذب في طريق المدح، وخصَّها بضرب الامثال من الشعر والنثر.

وأما بخصوص الكناية اللطيفة عن المنى القبيع: فمن أمثلته قوقد كنّى الله تعالى في كتابه عن الجماع بالملامسة، وعن الحدث بالغائط؛ فقال ﴿... أَوْجَاءَ أَحَدُّ مِنَكُم مِنَ الْفَائِطِ ... كَابِه عن الجماع بالملامسة، وعن الحدث وهو المطمئن من الأرض، وجمعه: غيطان، ﴿وَقَالُوا مَا لَهُلَا الرَّمُولِ بِاكُنُ الطَّعْمَ ... ﴿ وَقَالُوا مَا لَهُلَا الرَّمُولِ بِاكُنُ الطّعْمَ ... ﴿ وَالْمَالَةُ الرَّمُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الرّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الرّهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللللهُ اللّهُ الللللللللللللللللللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللل

<sup>(1)</sup> فنون بلاغية البيان والبديم، 164، 165 والبيتان ورها بالصناعتين، ص408. ثقر: من معاتبه نقر رأت بإصبعه، ونقر الدف والعود، ونقر السبهم...، ونقر الهدف: أصابه ولم ينفذه، ونقر الطائر الحب: التقطه. راجع المحجم الوسيط 2، 945.

<sup>(2)</sup> المقد الفريد 1، مقدمة التحقيق، ص9.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق 2، 461، 462.

كلها كنايات عن سـوصـوف. ويتضـع- بعد المقابلة بينهــا وبين ما جاء في كتــاب الثمالبي «الكناية بالتعريض»- أنها لا تبعد عنها على الإطلاق<sup>(1)</sup>.

ومن أمثلتها في الشعر: ما بعث به رجل من الأنصار وكان في الغزو إلى همر بن الخطاب رضي الله عنه يشكوه رجلاً يُجعد شعره ويتعرض للناه:

قلائصُنا هَدَاكَ اللهُ إِنَّا شُغَلَنَا حَنَكُم زَمَنَ الْحَصَارِ يَعْلَمُنَ جَمَدَةُ شَيْطُهِمْ وَيُسْسَ مَعْقُلُ الْلُودُ الظُّوَّارِ

فكنى بالقلائص عن النساء، وعَرَض برجل يقال له جعدة (2)، وكانت عادةُ العرب أن تُكنى عن المرأة بالنصحة والاساة والأساق والقلوص...ه(3).

ولعله قد تبين أن ابنَ عبد ربه لا يهممه في الكناية أن يفرُّق بينها وبين التعريض، ولا أن يضعَ لهما تعريفًا يحدهما به، شأنه في ذلك شأن كثير من معاصريه.

وأما الكتايةُ صن الكذب والكفر، فمن أمثلتها: (ودخل بعضُ الـنــَّاك على بعض الحُفاء فدعاه إلى طعامه، فقــال له: الصائم لا يأكل يا أمير المؤمنين، وما أَدَكَّى نفسى؛ بل اللهُ يزكَّى من يشاء، وإنما كره طعامه.

ولقي شيطان الطاق (4) رجالاً من الخوارج وبيده سيف، فبقال له الخيارجي: والله الاقتلنك أو تبرأ من على، فقيال له: أنا من على، ومن عثمان برئ، يريد أنه من على، وبرئ من عثمانه (5) فالمثالان من التسعريض، وهما من الأدلة القطعية على أن ابن عبد ربه يسوى بين المصطلحين، بل ربما جعل التعريض من الكتابة كما يُفهم ذلك ضمنياً من

<sup>(1)</sup> عقد الثمالي باباً في الكناية عن البرس، راجع الكناية والتعريض، ص99.

<sup>(2)</sup> المقد الفريد 2، 463 وبتصرف والبيتان وروا مع مناسبة قولهما على الشباكلة التالية: ووكان في المنينة رجل يسمى جعدة يرجل شعره ويتعرض للنساء المعزبات، فكتب رجل من الاتصار كان في الغزو إلى عمر بن الحطاب رضى الله عنه ... الأبيات. راجع العبقد الفريد 2، 463 وبتصرف. الشيظمى: الفتى من الإبل. والمفاود: من ثلاثة أبصرة إلى العبشسرة؛ وقبل فيهر ذلك، والمظوار: جسمع ظسر، وهي المساطقة على ولد فيرها... وقالت محققة كتاب الكتابة والتعريض: «المقائل هو بقيلة الاكبر الاشجعى، وكنيته أبو المنهال...» فراجع الكتابة والتعريض ط80، والمبيتان في العمدة 1، 312، 313.

<sup>(3)</sup> النهاية في فن الكناية، ص17.

<sup>(4)</sup> الطاق: حصن بطبرستان، وشيطان الطاق: محمد بن النعمان أبو جعفر.

<sup>(5)</sup> المقد الفريد 2، 465.

أمثلته وشواهده. ولعل ما ساقمه في هذا الضرب يوافقُ الفصلا في الكناية عن جملة من المعايب والاخلاق المدمومة، ورد بكتاب االنهاية في فن الكناية، للثمالي(1).

وأما الكناية عن الكذب في طريق الملاح؛ فمن أمثلتها: "سُئل ابنُ سيرين عن رجل، فقال: توفى البائض عِن مؤلِّها وألمِي لَمْ نَمُتُ فقال: توفى البائل على عن مؤلِّها وألمِي لَمْ نَمُتُ في منابها ... ﴿ اللّهُ يَوْلُلُ اللّهُ عَلَى اللّ

... وخطب رجل لرجل إلى قوم، فسالوه ما حرَّفتُه؟ فسقال: هو نخَّاس الدواب، فزوَّجوه، فلما كشف عنه وجدوه يبيع السنانير، فلما عَنَّفوه في ذلك قال: أوَّ ما السنانير دواب؟ ما كذبتكم في شيءه(2).

ويَظهرُ أن هذه الكنايات التي يَخْتَفي وراءَها المتكلَّمون بها تَفْرضُها أوضاع اجتماعية خاصة على الافراد، فيجدون أنفسهم مُحرَجين إن هُم صرَّحوا بحقيقة أنفسهم، وفي كتاب الثعالبي أمثال كثيرة منها كما في افصل في الكناية عن الصناعات الدنيئة 30.

وهكذا يبدو أن توريع الكناية والتحريض على الشاكلة التى وردت في كتباب المقد الفريد، كنات تُمتبر تنويعًا لها أو بالأحرى تقسيمًا، وإن يكن يختلف عن تقسيم الفريد، كنانت تُمتبر تنويعًا لها أو بالأحرى تقسيمًا، وإن يكن يختلف عن تقسيم البلاغين المتأخرين، وهو ما يذهب إليه يوسف أبو العدوس بقوله: الفرد أبن عبد ربه بابًا في كتاب العقد للكناية والتعريض، أورد فيه أنواعًا منهما، (4). هذا إذا اعتبرنا دائمًا بأنه لم يَعمد إلي التفرقة بين الكناية والتعريض.

تناول قداسه بن جعفر (ت 337هـ) الكناية في كتابه «نقد الشعر» تحت ما اسماه «بالإرداف» (55). وقد جعله من نعوت التلاف اللفظ مع المعنى وقال في تعريفه: «وهو أن يريد الشاهـرُ دلالة على معنى من المعانى، فـلا ياتي باللفظ الدال على ذلك المعنى، بل بلفظ يدل على معنى هو ردفة وتابع له، فإن دل على التابع أبان عن المتبوع، بمنزلة قول الشاعر:

<sup>(1)</sup> النهاية في فن الكناية، ص87.

<sup>(2)</sup> المقد الفريد 2، 467.

 <sup>(3)</sup> ومن أمثلت: فسُئِل الشعبي من رجل خطب إمراة فسقال: إنه لين الجلسة، نافذ الطسعنة، فزُوع، فإذا مو خياطه النهاية في فن الكناية، ص101.

<sup>(4)</sup> المجاز المرسل والكناية الأبعاد الجمالية والمعرفية، ص145.

<sup>(5)</sup> جاء في المعجم القنصل في طوم البلاغة ص55: «الإرداف، من أردف، يقال: أردف» أي حسله علقه على ظهر الفاية فهو رديف وردف. بحث المطلمون كابن كتيبة وابن المعتز عن هذا النوع «الإرداف» في باب «الكتابة والتصريف» ومثلوا له بقنول على رضى الله عنه لعقبل وصعه كبش له: أحند الثلاثة أحمق، فبقال مقبل: أما أنا وكبشي فعاقلان . . ».

بعيدةُ مَهْوى القُرط إمَّا لنوفل البوها وإما عبد شمس فهاشم

وإنما أراد الشاعر أن يصف طول الجيد قلم يذكره بلفظه الخاص به، بل أتى بمنى هو تابع لطول الجيد وهو بعد «مهوى القرطه (1)» وبذلك يعتبر قدامة أول بلاغى يَضعُ تعريفًا للكناية، وإن كان أتى لها بتسمية مخالفة هى «الإرداف»، ولا فرق -على ما يبدو في الشواهد- بينهما. ويدل وضع هذا التعريف لدى بعض الباحثين على أن الكناية بدأت تتميز على مباحث البيان العربي، وتتحدد خصائعها؛ لان قدامه «أول من وضع لها تعريفًا يُميزها عن غيرها من صور البيان العربي» (2). ومن اللافت أن قدامه كان واعبًا بجدة بعض المصطلحات وغرابتها؛ مثل «الإرداف، والتابع والمتبوع»، ولعلها تقرب على الإكثار من الشواهد والأمثلة للتوضيع.

ومن اللافت أيضًا أن دلالة مصطلح الإرداف يشملُ أنواع الكنايات، كما عُرفت عند البلاغيين المتأخرين، وإن لم ينص قدامة عليها صراحة، قوإذا كان قدامة قد شمل الاقسام الثلاثة بالتعريف الذي ساقه في الإرداف، فإن الأمثلة عنده قد جاءت محصورةً في الكناية عن صفات فقطه (3)، ومن تلك الأمثلة قول امرئ القيس:

ويُضحى فتيتُ المسك فوق فراشِها فورمُ الضحى لم تنتطقُ عن تفضُّل

وإنما أراد امرق السقيس أن يذكر ترقّه هذه المرأة وأن لها مَن يكفيسها، فسقال: انؤوم الضحى، وأن فتيت المسك يبقى إلى الضحى فوق فراشها، وكذلك سائر البيت؛ أى هى لا تنتطق لتخدم، ولكنها فى بيتها متفضلة... الهذا .. فإن المرأة إذا وُصفت بنؤوم الضحى فُهم من ذلك أنها مسترفة ومخدومة، ولها من يكفيها أعباء العمل، وهى إذن حرة من الحرائر.

وربما انساق الفكرُ إلى اعتبارها فى الوقت نفسه نؤوم الضحى حقيقةً، ولا مانع من ذلك، وهو ما يُعرف فى اصطلاح البلاغيين به «جواز إرادة المعنى الحقيق» فى حين يعتبر المعنى البعيد -وهو المقصود- هو الغاية فى التعبير الكنائى، وهو ما يعبر عنه بدلازم المعنى . «ويكفى للكناية إذن أن تعتمد على القرب والبعد، ويظل كلً من

<sup>(1)</sup> نقد الشعر بتحقيق محمد عبد المنعم خفاجي، ص157.

<sup>(2)</sup> الأسلوب الكنائي، ص107.

<sup>(3)</sup> نحو الصوت ونحو المعنى، ص100.

<sup>(4)</sup> نقد الشعر بتحقيق محمد عبد المنعم خفاجي، ص158.

المعنين وارداً على التعبير مع اختلاف في درجة الاحتمال... ولكن احتمال القصد للمعنى البعيد أقوى؛ بحيث يُصبح المعنى القريب قنطرة للعبور إلى المعنى البعيده (1). وثمة من الباحثين من يرى أن الأمثلة التي ساقها قُدامة تتداخلُ مع التشبيه والاستعارة (2)؛ مثل قول امرئ القيس:

وقد اختدى والطبر في وُكُناتها منجرد قيد الأوابد هيكل

فإنما أراد أن يصف هذا الفرس بالسرعة، وأنه جوادٌ، فلم يتكلم باللفظ بعينه، ولكن بأردافه ولواحقه التابعة له... (3) فإن قوله: قيد الأوابده، وهو الإرداف، يحتملُ أنه تشبيه للفرس في سرعة إدراكه لطريدته، وتبقى المسألة عندئذ قابلة للتأويل والأفتراض، فلا مانع من جواز الاحتمالين معا، ومرد ذلك -في نظرى- إلى أن الشاعر لا يصوغ معانيه من أمور مُقرَّدة في الواقع، وإنما يشكلها بخياله المبدع الذي يتشابك في علاقة مع ما تختزنه الذاكرة من أحداث الواقع، فالشاعر إذن قوعن طريق قواه الحيالية والإبداعية يصوغ خطاطات ومقومات ويؤلف استعارات وكنايات... (4). فلا غرابة أن تأتي الصور ألكنائية متداخلة مع باقي صور البيان، وكأنها أجسام مادية ترسو في قاع اللاشعور، ولا تلبث أن تطفو بين الفينة والإخرى على سطح الشعور إذا ما وجدت هناك مثيرات ودوافع.

ومن البيَّن أن قدامة نبَّه في مبحث الكناية إلى ما أصبح يُسمى فيما بعدُ وبالوسائط، وذلك أثناء تحليله للشواهد التي أتى بها تحليلاً يدل على إدراك واع بضرورة التحول من المعنى اللغوى الصرف للكناية إلى المعنى الاصطلاحي ذي الدلاَّلات الإيحاثية المشعة؛ فقول ليلي الاخيلية:

ألم حسان، الأصول، ص376.

<sup>(2)</sup> منهج البلاغين في بحثهم لصطلح الكتابة، مجلة آداب المستصرية، ص58، عدد 10، 1984.

<sup>(3)</sup> نقد الشعر بتحقيق محمد عبد المنعم خفاجي، ص158. وبيت امرئ القيس من معلقته،

والوكنات: المراضم التى تأرى إليها الطير. والمنجرد: الفرس القصير الشعر، وبذلك توصف العناق، ويقال: المنجرد الماض المنسلخ من الحيل صند السباق. والأوابد: الوحش؛ وجعله قيلًا لهما لأنه يسبقها فيستمها من الفوت. والهميكل: الفرس الفسخم، شبهه ببيت النصارى والمجسوس، يقال له الهيكل، والمعنى في قوله: والطير في وكناتهاه: أي أنه يبكر قبل خروج الطير، على أنها عا يبكر في الحروج، راجع ديوانه، ص19. (4) مجهول البيان، ص18.

## ومُخَرِّق عنه القميصُ تخاله بين البيوت من الحياء سقيما(1)

فإنما أرادت وصفّه بالجود والكرم؛ فجاءت بالإرداف والتوابع لهما؛ أما ما يتبع الجود فإن المخرق عنه القميص؛ المنصوت فسر أن العضاة تجذبه فتخرق قميصّه من مواصلة جذبهم إياه، وأما ما يتبع الكرم فالحباء الشديد الذي كانه من إماتة نفس هذا الموصوف وإذالته عنه الاشر يُخال سنقيمًا، (2) علمًا بأن الوسائط قد تسكّر أو تقلُّ، وقد تبدو في الكناية مثل الحيط المنكسر الذي يوصل المعنى الحقيقي بالمعنى البعيد وهو المقصود.

ولذلك «دَرَسَ قداسة الوسائط وأدرك تأثيرها في أسلوب الكناية، (3). وهي تنطلبُ نوعًا من إعسال الفكر والروية؛ وذلك هو السرُّ في خفاء بعض دلالات الكناية وغموضها، فإذا كُثُرت تلك الوسائط وفاق الغموضُ حدَّه لم يَرُق ذلك لقدامة، واعتبره عبًا في الشعر، وهذا النوعُ يكثُر في ما يُصطلح عليه بأبيات الماني.

وقد بحثت فى كتاب «المعانى الكبير» لابن قبيبة فوجلت كثيراً من الكنايات الغامضة التى أشار إليها قدامة فى آخر حديثه هن الإرداف من مثل قول «الكذاب الحرمازى»: داهية الدهر وصماء الغير (4)

وقال يونس: داهية الدهر:الحسية، كُنيت بذلك لأنها ربَّما سكنت بقسرب ماه أو خدير أو عين فتحمى ذلك الموضع...(5).

وقول ذي الرمة -وأراد حية-:

ومكنية لم يعلم الناسُ ما اسمُها وطننا عليها ما نقولُ لها هُجُرا...(6)

<sup>(1)</sup> نَسَه العسكرى للخنساء، راجع الصناعتين ص387، ونسبه ابن رشيق لليلى الأعيلية وقال معلبًا عليه: «أرادت أنه يجلب ويتعلق به للحاجات لجوده وسؤدده وكثرة الناس حوله، وقيل: إنما ذلك لعظم مناكبه، وهم يحمدون ذلكه العمدة 1، 316.

<sup>(2)</sup> نقد الشعر بتحقيق محمد عبد المنعم خفاجي، ص159.

<sup>(3)</sup> المجاز المرسل والكناية الأبعاد المعرفية والجمالية، ص147.

<sup>(4)</sup> وقبله: «وقال آخر (الكلاب الحرمازي):

يا ابن المعلى نزلت إحدى الكبر أنت لها منذر من بين البشر؛ المعانى الكبير 2، 671. ثم دل المحقق على أن البيتين وردا بالحيوان 4، 49، وأمثال الميعانى 1، 29.

<sup>(5)</sup> الماني الكبير 2، 671.

<sup>(6)</sup> المصدر السابق 2، 978.

وقول الراعي يذكر بعبرا:

تبيت بناتُ الأرض نحت لبانه

بنات الأرض: دوابها... (1)

وقول الأخطل:

وماً يَبُقى على الآيام إلاَّ بناتُ الدهر والكَلمُ العقورُ بنات الدهر: أحداثه وصروفه، والكلم العقور: الهجاء<sup>(2)</sup>.

وفى هذه اللفتة ما يدلَّك على سَـعة اطَّلاع قدامة على الشعر العربى، وعلى سعرفته الحقيـقية بمنزلة الكناية فى الخطاب اللـــانى، خاصة وأنها من أبيــات المعانى، وهى التى برعَ فيها أصحابُها، وبزُّوا غيرَهم فيها على اختلاف الأغراض التى نظموا فيها.

عرض أبو هلال العسكرى، وهو الحسن بن عبد الله بن سهل (ت 395هـ) للكناية عرض أبو هلال العسكرى، وهو الحسن بن عبد الله بن سهل (ت 395هـ) للكناية عبد ما أسماء الالكناية والتعريض، أو اللمائلة، أو الإرداف والتوابع، وذلك ضمن أبواب البديع بكتابه الصناعتين، ولقد ظل الدارسون يتساءلون عن سبب فصله بين هذه الأبواب رغم أن أمثلتها التي وردت تحت عنواناتها جميمًا من الكنايات والتعريض، كما عُرف عند البلاغيين المتاخرين، وهو ما أوحى إلى بعض الدارسين أن يدعوا أن مفهوم مفهوم الكناية عنده لم يكن واضحًا الوضوح اللازم الم يتضح عند العسكرى مفهوم مصطلح الكناية بصورة واضحة عما جمعله يخلط في دراسته حمينًا، ويفرق بين أساليب حينًا أخر؛ وقد يرجع ذلك إلى تفريقه بين المنين اللغوى والاصطلاحي، (ق). ويغلبُ على الظن أن الأبواب التي بحث تحتها الكناية والتعريض إنما هي باب واحد في حقيقة الأمر، وإنما أشكل ذلك على الدارسين الأسباب ما زلنا نجهلها إلى اليوم.

عرّف أبو هلال العسكرى الكناية بقوله: قوهو أن يُكنى عن الشيّ ويُعرّض به ولا يصرّح على حسب ما عملوا باللحن والتورية عن الشيء كما فعل العنبرى؛ إذ بعث إلى

<sup>(1)</sup> المعانى الكبير 2، 679 (بتصرف) والبيت للرامى وهو:

تبيت بنات الأرض تحت لبانه بأجنف من أتقاء وهبين هائل

قال ابن قتية: أجنف: رمل هاتل. راجع المعانى الكبير 2، 679، وديوان الراعى النميرى، ص197.

<sup>(2)</sup> للمانى الكبير 2، 806 ابتصىرف والبيت بديوان الاخطل، ص 183، وقال الشمارح: ابنات الدهر: مصالبه. المقور: الذي يعض ويجرح. المعنى: إن الدهر ينقضى والا يبقى خالكا إلا الحطوب الكبيرة والقصائد الحالة التى تترك جراحاً لا تندمل، ولا تبرأه واجع ديوان الاخطل بشرح مجيد طراد، ص183.

<sup>(3)</sup> المجاز المرسل والكناية الأبعاد المعرفية والجمالية، ص151.

قومه بصرة شوك وصرة رمل وحنظلة، يريد جاءتكم بنو حنظلة في عدد كثير ككثرة الرمل والشوك. وفي كتاب ألله تعالى عز وجل: ﴿... أَوْ جَاءَ أَحَدُ مَكُمْ مِن الْفَافِط... وَيَهُ إِلَيْهُ اللهُ عَلَا الله تعالى عز وجل: ﴿... أَوْ جَاءَ أَحَدُ مَكُمْ مِن الْفَافِط... وَيَهُ إِلَيْهُ عِن الجماع الله عنه ترى أنه يجعلُ الكناية والتعريض يقابلان عدم التصريح، وهما في وضعهما مثل ما عليه اللحن والتورية، وهذا الفهمُ جعلَ الدارسين يلحظون أن أبا هلال يغلب عليه الخلطُ بين التعريض والكناية؛ قال بدوى طبانة: قوالكناية والتعريض مختلطان عند أبي هلال المسكرى الذي لم يضع حدًا لهما، وكذلك الأمر عند ابن المعتز وأكثر البلاغين (2) وإن كان هذا الخلطُ يشاركه فيه غيره من العلماء، وكأنَّ عدم استقلال علوم البلاغة العربية بعضها عن بعض هو الذي سبَّبَ هذا الخلط بين مباحث العلم الواحد.

وكان معولً أبى هلال العسكرى فى بحثه للكناية والتعريض على ذوقه، بحيث أنه أعلمه فى التسمييز بين ما كان جميداً من التعريض والسكناية وما لم يكن (3)؛ كقوله فى الكناية فى البيت التالى، وهو للمتنبى:

إنَّى على شغفي بما في خُمرُها الاعفُّ عمَّا في سراويلاتها(4)

وسمعت بعض الشيوخ يقول: الفجور احسن من عفاف يُعَبر عنه بهذا اللفظ. . . (5)؛ لأن الكناية فقدت وظيفتها في الستر والخفاء حتى أصبحت حقيقة ظاهرة للميان، في حين أن الدلالة الفعلية للكناية هي ما باعدت فيها الحقيقة، وأثارت في ذهن المتلقي الفضول، فجعلته يتساءل عن المقصود منها.

<sup>(1)</sup> الصناعتين، ص407.

<sup>(2)</sup> البيان العربي، ص228.

<sup>(3)</sup> الصناعتين، ص407، 408.

 <sup>(4)</sup> كذا ورد بالديوان بتحقيق عبد الوهاب عزام، ص171، وجاه بالحاشية: قوسسمعت أبا الفضل العروضي يقول: سمعت أبا بكر الشعرائي. يقول: هذا عما عير عليه الصاحب. وكان المتنبي قد قال:

لامف عماً في سرابيلاتها

جمع سربال وهو القميص. وكلا رواه الحوارزمي يقول: أنا مع حبى لوجههن أعف عن أبدانهن، راجع الديوان، ص171. وهو بيت من قصيدةٍ مدح بها أبا أيوب أحمد ابن عمران؛ مطلمها:

سرب محاسنه حرمت ذواتها داني الصفات بعيد موصوفاتها،

الديوان، ص170.

<sup>(5)</sup> الصناعتين، ص410.

وأما الإرداف والتوابع؛ فسقال أبو هلال في تعريفهسما: «أن يريد المتكلم الدلالة على معنى، فيترك اللفظ الدال عليه الخاص به، ويأتي بلفظ هو ردقه وتابع له، فيجعله عبارة عن المعنى الذي أداده، وذلك قوله تعالى: ﴿فِهِنْ قَاصِراتُ الطّرف ... ﴿ إِلَهُ الرّحمن]، وقصورُ الطرف في الأصل موضوعُه العفاف على جهة التوابع والإرداف؛ وذلك أن المرأة واعت قصرت طرفها على روجها، فكنان قصور الطرف ردفًا للمفاف، والعفاف ردف وتابع لقصور الطرف، (11). ولا شك أن الإرداف والتوابع هما الكناية في هذا الموضوع، وولكن ربما كان العسكري يفرق بين المفهوم اللغوى للكناية والمعنى الاصطلاحي لها؛ فالكناية بمعنى الستر والخفاء، والإرداف بعنى إرادة الدلالة على معنى من المعانى، فتترك اللفظ الخاص به، وتأتى بلفظ هو ردفه وتابع لهه (22)، ولكن هذه التفرقة الموهومة تكذّبها الشواهد التي سياقها في الأبواب الشلائة التي أشرنا إليها؛ إذ كلها من قبيل الكنايات والتعريض.

فمنها على سبيل المثال في باب الإرداف والتوابع: •قول المرأة لمن سألته: أشكو إليك قلَّةَ الجرذان؛ وذلك أن قلة جرذان البيت ردفٌ لعدم خيره.

ويقولون: فلان عظيم الرماد، يريدون أنه كثيرُ الإطعام للأضياف؛ لأن كثرةَ الإطعام يردفُ كشرةَ الطعام يردفُ كشرةَ الطبخ... (<sup>(3)</sup>، وحَسُبُنا أن نجد البسلاخيين المتأخرين يصنفونها في خانة الكنايات، ومنها في الشعر: •قول الآخر:

ومهما في من عيب فإنَّى جبانُ الكلب مهزولُ الفصيل(4)

يعنى أن كلبه يُضرب إذا نبح على الأضياف فيردف ذلك جبنه عن نبحهم، وأن اللبن الذي يُسمن الفصيل يُجعل للأضياف؛ فيردف ذلك مزال الفصيل (<sup>(5)</sup>.

ولقد عَنَّ لى أن منهج العسكرى فى بحثه للكناية قد اقتبسه من ابن المعتز، وقوامه أن يبدأ البلاغى بوضع المفهوم ثم يتلوه بالشواهد والأمثلة من القرآن والحديث، وكلام الصحابة والأعراب، وهذا أهم شئ يبدو فيه تأثره به، وإن يكن محمود شيخون يلاحظ على أبى هلال فى دراسته للكناية أنه ترسَّم خُطًا ابن المعتز فنقل تسميته كما هى، ولم يفرَّق بعين التعريض والكناية على نحو ما فعلَ ابن المعتز، كما أنه استشهد بمعض

<sup>(1)</sup> الصناعتين، ص385.

<sup>(2)</sup> للجاز المرسل والكناية الأبعاد المعرفية والجمالية، ص151.

<sup>(3)</sup> الصناعتين، ص386.

 <sup>(4)</sup> قال ابن رشيق: «أشار إلى كثرة فشيان الفسيوف، حتى إن الكلب مما أنس جبن أن ينبح فضلاً عمًّا سوى ذلك، وهزال فصيلة دال على أن الألبان مبلولة للفيفان، فقلّ ما بقى له منها» العمدة 1، 318.

<sup>(5)</sup> الصناعتين، ص387.

شواهده (1) وهي أمورٌ هينة؛ لأن التسمية وعدم التفرقة المشار إليها والأمثلة والشواهد، ليس لابن المعتز فيها إلا الشئ القليل اليسير.

وتأثّر أبي هلال يتعدى ابن المعتز إلى قُدامة، خاصة في هذه النزعة التحليلية للأمثلة التي قلما احتفى بها سابقوه أو معاصروه من البلاغيين؛ كقوله في باب «المماثلة»: «كقولهم فلان نقي الثوب، يريدون به أنه لا عيب فيه، وليس موضوع نقاه الثوب البراء من العبوب، وإنما استعمل فيه تمثيلاً، وقال امرؤ القبس:

ثيابُ بني عَوْف طهارٌ نقية وأوجههم عند المشاهد غران (2)

فأما المُماثلة فهى «أن يريد المتكلمُ العبارةَ فيأتى بلفظة تكونُ موضوعةً لمعنى آخرَ، إلا أنه يُنبئ إذا أورده عن المسعنى الذى أراده... قـولهم -فلان طاهر الجسيب- يريدون أنه ليس بخائن ولا غادر، وقولهم -فلان طيب الحجزة- أى عفيف؛ قال النابغة:

رقاقُ النَّمالَ طَيُّبٌ حجزاتهم يحيون بالربحان يوم السباسب

ويقولون "فلانٌ أوسعُ بنِي أبيه ثويًا» أى أكثرهم معروفًا، و"فلان غمر الرداء» إذا كان كثير المعروف<sup>(4)</sup>.

فانتَ إذا تدبرتَ هذه الشواهد، وقابلتَ بينها وبين مصطلحات الأبواب الثلاثة التى وضعها أبو هلال للكناية وجدتَ أن المصطلح يفقدُ جدواه، وكأنه وُضعَ بكيفية ارتجالية لا تستوعبُ كلَّ الامثلة والشواهد.

<sup>(1)</sup> الأسلوب الكنائي، ص11.

<sup>(2)</sup> الصناعتين، ص389، والبيت ورد بديوانه، ص83.

قال الشمارح: «قوله: ثباب بنى صوف طهارٌ نقية؛ أى لم يسدنسوا ثبابهم بضدرة، وهذا مثل، وإنما يريد أنهم برءاء من المغنر والذنب. وقوله: وأوجههم المشاهد غران؛ أى إذا اجتمع القوم بإرادة حرب أو غرم أو حمالة أو غير ذلك ما يجمعهم، ظهر منهم الاستبشار، ولم تبد عليهم كأبة عند ذلك. والغران: جمع ألمر، وهو الايضر، الليوان، ص83.

<sup>(3)</sup> نحو الصوت ونحو المعنى، ص93.

<sup>(4)</sup> الصناحتين، ص839، 390. والبيت من قصيدة يمدح بها صمرو بن الحارث الأحرج بن الحارث الأكبر، وقال غبيره: بل في مدح عسمرو بن الحارث الأصغر بن الحارث الأعرج ابن الحسارث الأكبر بن أبي شسمر، ومطلعها:

كليني لِهَمُّ يا أميمة ناصب وليل أقاسيه بطئ الكواكب

راجع الديوان، ص40.

وتُرحى بعضُ الشواهد الاخرى الواردة فى الابواب المذكورة أنه خَلَط بين صور بيانية كشيرة، وجاء بها تحت ما سمَّاه بالإرداف والمماثلة والكناية، وهو يخلط بين ما عُرف بالتشبيه التمثيلي والاستمارة التمثيلية والكناية في مضهومها المتأخر، فهو يجملُ المثالُ «نقى الثوب» مثل ﴿ ... كَالَي نَقَضَتْ غَرْتُهَا مَنْ بَعْد قُوا الكَانَّ ... ۞ [النحل](1).

تناول العلامة أبو الحسن أحمد بن فارس (ت 395هـ) الكناية في كتابه وفقه اللغة وسنن العرب في كلامها، وكان الغالب على فهمه لها أن يأتي بمنى الضمير كما فهمه علماء اللغة في جميع أحواله في الإفراد والتشنية والجميع، وفي الغياب والمخاطبة والتكلم.

كما تأتى بمعنى عدم التصريح بالشئ تحسينًا له أو تكريًا أو تبجيلاً. وقد استدلَّ على ذلك كله بما ورد في أى الذكر الحكيم، وكلام العرب بما يؤيد آراء ويوضحها. وبذلك فإن نظرته للكناية لا تختلف في عمومها عن نظرة علماء العربية لها، ونظرًا لتطابق آرائه في هذا الصدد مع آرائهم راح بعض الباحثين يوجّه له أصابع الاتهام بالسطو والسرقة؛ قال: ففابن فارس في الكناية يسطو على باب من هنا، وباب من هناك دون الإشارة إلى من أخذ منه في الباب الآول، أو نقل عنه في الباب الثاني، قبدا عملُه كثوب مرقع تنفرُ منه النفس والعين (3).

والرأى عندى أنه كان يعتبر كل ما كتب في التحبير الكنائي وإلى عصره مجرد أفكار عامة ليست ملكًا لاحد من المؤلّفين؛ فهي كالمعاني المشتركة في مسحث السرقات، ليس بإمكان أحد أن يدّعي ملكيتها أو السبق فيها.

وفى كتاب «الصاحبى» بعضُ الإشارات الدالة على أن المقصودَ بالكناية هو الضمير، قال ابن فارس: «ومن الحروف ما يكون كنايــة، وله موضعٌ من الإعراب نحــو قولك: ثوبه؛ إفالهاء كناية لها محل مــن الإعراب، ومنه مــا يكون دلالة ولا مــحل له مــثل

<sup>(1)</sup> رجاء عيد، فلسفة البلاغة بين التقنية والنطور، ص424، والصناعتين، ص390.

<sup>(2)</sup> الموافقات 3، 153. (3) أثر النحاة في البحث البلاغي، ص351.

رايتهما؛ فالهاء اسم له محل، والميم والألف علامتان لا محل لهماه (1)، وهو الضمير الذي له محل من الإعراب، والذي ليس له، ويعتبر ابن فارس أن للكناية بابين:

• أحدهما: أن يكنى عن الشيء فيُذكر بسغير اسمه تحسينًا بلفظ أو إكسرامًا للمذكور، وذلك كقوله جل ثناؤه: ﴿ ... وَلَكِنَ لا تُواعِدُوهُنْ سُواْ ... ﴿ ﴾ [المقدم] إنه النكاح، وكذلك: ﴿ ... إذ جاء أحد منكم من الأنفاط ... ﴿ ﴾ [المائدة] والغائط مسطمتن من الأرض كل هذا تحسين للفظ، واللهُ -جل ثناؤه- كريم يكنى كما قال في قصة سيدنا عيسى وأمه -عليه ما السلام- ﴿ مَا الْسَعِحُ أَبْنُ مُرْهَمُ إِلّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَلِهُ الرُّسُلُ وَأَمْهُ صِدَيْقَةً كَانَا يأكلان الطمام منه (2).

ولا خلاف مع الدارسين عندما يذهبون إلى القول بأن هذه الشواهد لا فضل لابن فارس فيها إلا إعادة الذكر، غير أن اتكاءً عليها قد يكون له غرض آخر، وهو أن الاسلوب الكنائي إنما هو سنة من سنن العرب في كلامها، فليس المهم الشواهد بقدر ما يهم إثبات هذه الحقيقة.

ومن هذا الضرب ثانى الكناية اللتبجيل قولهم: أبو فلان صيانة لاسمه عن الابتذال، والكنى مما كان للعرب خصوصًا، ثم تشبه غيرهم بهم في ذلك (3). ومعلوم أن ما يَعنيه التبجيل في الكُنية هو نفسه الذي تعنيه الكناية عن عدم ذكر اسم الشيء؛ ألا وهو التحسين.

وقد يكونُ من الإجحاف أن يُسلب ابن فارس حقه؛ لأنه اعتمد على استقراء كلام العرب فتين له أن الكناية في كلامهم لا تَخرُج عمّا ذكره في البابين الواردين في كتابه. وقال ابنُ فارس في الباب الشانى من الكناية: «الاسم يكون ظاهراً مثل زيد وعمرو، ويكون مكنيًا، ويعض النحويين يسميه مُضمراً، وذلك مثل: هو وهي وهما وهن، وزعم بعضُ أهل المعربية أن أول أحوال الاسم الكناية ثم يكون ظاهراً... وسائرُ الاسماء تظهر مرةً ويكنى عنها مرة، والكناية متصلة ومنفصلة ومستجنة (4).

فالكنايةُ هى الضمير مسهما كان وضعه فى سياق الخطباب اللسانى ظاهرًا ومستمرًا ومفردًا وجمعًا، وقد حرص ابنُ فارس على أن يضربُ الأمثيالُ لكلِ فائدة يأتى بها.

ويتفرعُ عن هذا الباب بعضُ الافكار الجزئية التى تصبُّ جميعُها في المفهوم السابق مثل: أن الشيء قد يُكنى عنه ولم يَجْر له ذكر، مثل قوله تعالى: ﴿ يُوْلَكُ عَنهُ ... ﴿ يُكَ ﴾ [الماريات]؛ أى يؤفك عن الدين أو عن النبى، كسما يكنى عن الشيئين والشلائة بكناية الواحد؛ كقولهم: أنتن الناس وأخبثه.

<sup>(1)</sup> الصاحبي في فقه اللغة؛ وسنن العرب في كلامها، ص121. (2) المصدر السابق، ص260.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص260. (4) المصدر السابق، ص261.

كما تكونُ الكنايةُ متصلةً باسم وهي لغيره؛ كقوله تعالى: ﴿ لُمُ جَعَلَاهُ نَطْفَهُ ... ﴿ ﴾ [المومنون]؛ فسهذا لسولده؛ لأن آدم لم يُخلق من نطفة، وربما كني عن الجسماعة كناية الواحد(1).

ومن الملاحظ أن ابن فارس المعطى لكل ما يقول أسئلة من القرآن الكريم (<sup>(2)</sup>، وهو دليل على أن الصلة التى تتصلُ بها مباحثُ البيان العربى بالكتاب العزيز متينة وقوية، رغم مُضي وقت لا بأس به على التأليف في العلوم العربية ولم تزدد تلك الصلة إلا ارتباطا شديدًا مع مرور الإيام.

ومن الدارسين من ينبه إلى بعض ما وقع فيه ابن فارس من خلط في الكناية، وذلك عندما أورد أمثلة من الكنايات تحت ما سماه باب «الإيماه» قسال ابن فارس: «والعرب تشير إلى المعنى إشارة وتُومئ إيماء دون التصريح؛ فيقول القسائل: «لو أن لى من يقبل سسورتي لاشسرت، وإنما يسحث السامع على قبول المسورة، وهو في أشسمارهم كثير ... وفي رأيي أن هذه الموجهة صائبة في حد ذاتها بغض النظر حمًّا يعتورها من خلط؛ لاننا سنجد السكاكي في القرن السادس الهسجري ينوع الكناية إلى إيماه وإشارة، منها إلى ما أسماه بالتفاوت فيها.

فأما تــلك الأمثلة فمنها «غــمر الرداء» يُومتون إلى الجــود، وهو «واسع جيب الكم» إيماءً إلى البذل، و«طرب العنان» يومتون إلى الحفة والرشاقة(<sup>4)</sup>.

ونحن لا نريد بالتالى أن نتجنى على أبن فارس فنسلب كل فضل فى بحث للكناية كما هو شأن الصاحب بن عباد قديمًا، وحبد القادر حسين حديمًا بالقول: إنه جَرَّد نفسه من فضيلة الابتكار، وحُرم ميزة التنسيق وحسن التصنيف (<sup>(5)</sup> لكونه انطلق من بحث التعبير الكنائى باعتباره ظاهرةً من ظواهر الحطاب اللسانى، وكان المعوَّل لديه هو استقراء النص القرآنى وكلام العرب على ما يبدو، وهو ما أدى به إلى استنباط كثير من أسرار التعبير الكنائى.

• الله القباضي أبو بكر البساقيلاتي (ت عبام 403هـ)، وهو من أبرز رجبالات الاشعرية (6) كتاب اإعجاز القرآن، مشيراً في اثنائه إلى أنه مُسْبوق إليه بما صنَّه الجاحظُ

<sup>(1)</sup> الصاحبي في فقه اللغة وسنن العرب في كلامها، ص261، 262.

<sup>(2)</sup> للجاز الرسل والكناية الأبعاد المرئية والجمالية، مر149.

<sup>(3)</sup> الصاحبي في فله اللغة وسنن العرب في كلامها، ص248.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، ص249.

<sup>(5)</sup> المصدر السابق، ص352.

<sup>(6)</sup> منرى كوريان، تاريخ الفلسفة الإسلامية، ص190.

في نظم القرآن، وإن لم يزد فيه على ما قاله المتكلمون قبله (1). وقد عَرَض الباقلاني إلى ما أسماه «البديع»، وهو يعني عنده علوم البلاغة كلها، عا يدل على أنه متأثّر فيه بابن المعتز. ويبدو منذ الوهلة الأولى أنه يَخلطُ بين عدة صور بيانية، فهو عندما يتحدث عن امرى القيس يقول: «وذكروه في باب الاستعارة البليغة، وسمّاها بعضُ أهل الصنعة باسم آخر، وجعلوها من باب الإرداف، وهو أن يريد الشاعرُ دلالةً على معنى فلا يأتي باللفظ الدال على ذلك المعنى، بل بلفظ هو تابع له وردف(2). فإذا تأملته وجدت أن لا فرق عنده بين الاستعارة والكتاية، باعتبار أن الإرداف هو الكتاية، وأن تعريفه الى الإرداف هو لفس التعريف الذي وضعه قدامة وتبعه فيه أبو هلال العسكرى.

ومُثَّل له بقول الشاعر:

نثوم الضحَى لم تنتطق عن تفضُّل<sup>(3)</sup>

وإنما أراد ترفهها بقوله: نتوم الضحى، ومن هذا الباب قول الشاعر:

بميدةُ مهورَى القرط إما لنوفل أبوها وإما عبد شمس وهاشم وإنما أراد أن يصف طولَ جيدها فاتى بردنه! (4).

ولا خلاف مع بعض الدارسين في أن الباقلاني إنما انكا على ابن المعتز في أمور كثيرة مثل اعتباره «الكناية والتعريض» من البديع؛ قال شوقى ضيف: «وذكر من البديع الكناية والتصريض مقتديًا بابن المعتز ... . (أيضًا في المنهج السعام -إن صبّع أن يكون له منهج في دراسة الكناية القرآنية - بحيث أنه لم يفرق بين الكناية والتعريض، ولم يحاول أن يضع لهما تعريفًا جامعًا سانعًا، وهذا رغم عنايته بضرب الأمشال للتوضيع، ولعله عندتد يوافق ابن المعتز في ذلك الغرض، رغم ادّعاثه أن العلم بأبواب البديع لا يكشف عن أوجه إعجاز القرآن. وقد عن لي أنه يُدخلُ الألفار وبعض الصور البديعية الأخرى في الكناية؛ كما في قوله: «ومن البديم: الكناية والتعريض؛ كقول القائل:

<sup>(1)</sup> إعجاز القرآن 1، 8.

<sup>(2)</sup> إعجاز القرآن 1، 129.

<sup>(3)</sup> صدره: وتضحى فتيت الملك فوق فراشها، راجع الديوان، ص17، وجاء بالحاشية ص17 من الديوان ما يلى: «قوله: نتوم الضحى. يقول: لها من الحدم من يكفسها؛ فهى لا ثهتم بأمرها. وقوله لم تتطق؛ أى لم تشد عليها نطاقًا بعد تفضل، والتفضل لبس ثوب واحد؛ أى ليست بخادم فتضضل وتتطق للخدمة».

<sup>(4)</sup> إعجاز القرآن 1، 129.

<sup>(5)</sup> البلاغة تطور وتاريخ، ص111.

<sup>(6)</sup> إعجاز القرآن 3، 186.

## واحمرُ كالديباج امّا سماؤه فريًّا واما ارضه فمَحُول

ومن هذا الباب لحنُ القولَ، ومن ذلك العكس والتبديل... (1)، الشئ الذي صَعْب على الدارسين تحديدُ المفهوم الحقيقي للكناية عنده.

وهو لا يفتأ يردد ما قاله البلاغيون في المماثلة التي هي عنده اضرب من الاستعارة، وذلك أن يقصد الإشارة إلى معنى، فيضع ألفاظا تدل عليه، وذلك المعنى بالفاظه مثال للمعنى الذي قصد الإشارة إليه (22)، وربحا فهم من الاستعبارة هنا أنها تعنى المعنى العام الفائم على مجرد النقل، وليس كسما فهمها علماه البلاغة المساخرون، ومن ثم فإن أكثو صور البسان يمكن أن تنضوى تحتها. وقد ضرب أمثلة كثيرة للمسائلة من القرآن وكلام العرب؛ كقوله تعالى: ﴿وَإِنْهِكَ فَلَهُمْ إِللهُ اللهُمْ اللهُ الاصمعى: «أراد البدن؛ قال: وتقول العرب؛ خدا لك ثوباي، يريد نفسه ...،(3).

وقول امرى الْغيس:

وما ذرفت عيناك إلا لتضربي بسهميّك في أعشار قلب مُقتل (4)

ومعلوم أنَّ الجسامع بين الأمثلة الواردة بين الكناية والتسعريض والمسائلة -أو بالأحرى الاستعارة- هو قابليتها للستأويل، وأنَّ المعنى يحتملُ بالتالى أكثرَ من دلالة، ولا نشكُّ أن البالمالاتي من أولئك العلسماء الذيبن لا يقسفون في فسهسمهم عند المستوى السطحي للألفاظ، وذلك من شسانه أن يُقلِّلَ من سطوة الخلط التي ظهرت عنده، ويجعله مسايرًا لما عليه أكثر العسلماء؛ قال الشساطبي: «ألا ترى إلى قولهم فسلانٌ أسدٌ أو حسمارٌ أو عظيسم الرمساد أو جسبان الكلب، وفلانة بسعيدة مسهوى القسرط، وما لا ينحسصر من الامتسلة لو اعتبر اللفظ بمجرده لم يكن له مسعنى معقولٌ، فما ظنك بكلام الله وكلام

 <sup>(1)</sup> إمجاز الغرآن 1، 170، 170، والبيت في كتاب «معيار النظار في علوم الأشعار» للزنجاني 156،2 قال:
 «كلوله يصف فرساً سراته بالاندمام والري، وقوائمه بضده...».

<sup>«</sup>المكس: في الكلام لفة: رد آخر الكلام إلى أوله. ذكر المكس جرمانوس فرحات في كتابه «بلوغ الأرب في علم الادب، فقال: اعلم أن حقيقة ملما النوع أن يوقع الحكمُ على لازم للحكوم عليه، أعني أن يجعل الرابض متقلاً...» راجم المعجم القصل في علوم البلاغة، ص 604، 605.

قاتينيل: من تبندل الشيء وتبدل به: اتخذ منه بدلاً، وتبديل الشيء: تغييره وإن لم تأت ببدل، وقند سماه المسكري بالككس . . . وبعضهم يسميه التبديل . . . ؟ راجع المعجم المفصل في علوم البلاغة، ص278.

<sup>(2)</sup> إعجاز القرآن 1، 142.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق 1، 143.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق 1، 142. «قوله فرفت: أي سال دمعها، يقول: صا بكيت إلا لتجرحي قلبًا معشرًا، أي مكسرًا، والمسلم بين المؤلف مقالوصة. والقسدح ها هنا: الحسوق، والتأشير في الشيء. والأحشسار إنما هي في الإند... يقول: ما فرفت عيناك إلا لتلجى يقلى كله... ، الديوان، ص13.

رسوله» النظور في تأويل آنَّ الباقلاني لم يبعد عن هذا المنظور في تأويل آي الذكر الحكيم داخل دائرة بحثه عن إعجاز القرآن، وكان الاقتباسُ والحلطُ أهمَّ مأخذين يُؤاخذ بهما.

• قام أبو منصور الثعالمي (ت 429هـ) بتاليف كتاب «الكناية والتعريض»، وهر أول مولَّف يصل إلينا ويكون خاصًا بالتعبير الكنائي، ويظهر أن الحلاف ما يزالُ قائمًا حول تسمية الكتاب أهو الكناية والتعبريض أو النهاية في فن الكناية؟ وهي مسألةٌ عُرَضت لها عائشة حسين فريد مُحقَّقةُ الكتاب، ورجَّحت أن الاختلاف ربما يعودُ إلى أن «الاسم الذي جاء في المخطوطة هو من عمل النُسَّاخ، أو كانت النسخة الأولى للكتاب عند تاليفه؛ فلماً اعاد النظر فيه سماً، الكناية والتعريض (2)، علماً أن ما تعنيه بالاسم هو: النهاية في فن الكناية.

من المعلوم أن الثعالبي عَرَض لمبحث الكناية في الجزء الثاني من كتاب افقه اللغة وسر العربية، وقد أثبت محقق والكتاب أنه الله عدة كتب منها: كتاب االكناية والتعريض، وكتاب االنهاية في فن الكناية، عا يدل على أنهما كتابان مستقلان، وليسا كتبابًا واحدًا، وإن كانوا يظنون أن بعض الكتب لبست له (3)، وانطلاقًا من هذا فهد لاحت بعض الفروق وأوجه الشبه بين نسختي الكتاب (4)، يمكن من خلالها القول بكل ثقة إن النسختين إنما هما نسختان لكتاب واحد وهو للعلامة الثعالبي، تفصيل ذلك:

بنى مؤلَّفُ الكتاب خطئهُ على سبعة أبواب متفاوتة الطول والقصر، تتوزعُ على واحدٍ وأربعين فصلاً.

ويتنضح -بعد مقابلة النسختين- أن الفارق لا يكمُن إلا في عدد الفصول، ولا خلاف في عدد أبواب الكتاب.

فالباب الأول: في «الكناية والتعريض» يحتوى على عشرة فصول، بينما يتكون الباب الأول في «النهاية في فن الكناية»من تسعة فصول، كما يكمن الخلاف في عنوان الباب، فبينما هو في كتاب «الكناية والتعريض»: في الكناية عن النساء والحرم وما يجرى ممهن

<sup>(1)</sup> الموافقات 3، 153.

<sup>(2)</sup> الكناية والتعريض، ص67.

<sup>(3)</sup> فقه اللغة وسر العربية، ص11.

<sup>(4)</sup> قام موفق فوزي الجبر بتصحيح كتاب النهاية في فن الكناية، وقال في خطبته، ص5: «وعملي في ذلك انحصر في شرح فريب اللفظ، وترجمة بعض الشعبراه، وردّ الأبيات إلى مصادرها والتعليق عليها، وتخريج الآيات والأحاديث إن وجده.

ويتصل بذكرهن من سائر شئونهن وأحوالهن، نجد عنوانه في «النهاية في فن الكناية»: في الكناية عن النساء والحرم وما يجرى مجراهما.

وتجدُ الفرق واضحًا في صياغة عنوان الباب الثاني؛ فهو في «الكناية والتعريض»: في ذكر المخلمان والذكران ومن يقول بهم والكنايات عن أوصافهم وأحوالهم، بينما في «النهاية في فن الكناية» في ذكر الغلمان والذكران ومن يقول بهم.

وهناك فرق في صياغة عنوان الباب الثالث؛ فهو في «الكناية والتعريض»: في الكناية عن بعض عن بعض فضول الطعام، بينما هو في «النهاية في فسن الكناية»: في الكناية عن بعض فضول الطعام والمكان المهبأ له.

وتجدُ فرقًا في إبدال كلمة في عنوان الباب الرابع، وهي «العابات» بكلمة أخرى هي: «العاهات» في «النهاية في فنُ الكناية».

كما تجدُّ الفرقَّ واضحًا في عدد فصول الباب الخامس؛ إذ هي ستة فصول في «الكناية والتعريض»، بينما هي أربعة فصول في «النهاية في فن الكناية».

وهناك فرق فى صبياغة عنوان الباب السادس؛ فهو فى «الكناية والتعريض»: فيما يوجبه الوقت والحال من الكناية عن الطعام والشراب وما يتصل بهما، بينما العنوان: فى ما يوجبه الوقت والحال من الكناية عن الطعام فى «النهاية فى فن الكناية». هذا بالإضافة إلى بعض الفروق الطفيفة الأخرى.

ولقد وردت كلمة ختم بها المؤلف كتاب «الكناية والتعريض»، وهى: «تم كتاب النهاية فى فن الكناية» (1)، وهى نفس العبارة التى ذيل بها المؤلف النسخة الثانية من الكتاب «النهاية فى فن الكناية وصلى الله على الكتاب «النهاية فى فن الكناية وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم» (2)، وربما دلّت هذه العبارة الواردة فى النسختين مع ما أوضحناه من فروق على أن نسختى الكتاب إنما هما لكتاب واحد، وذلك بالإضافة إلى بعض الحقائق الاخرى، ومنها أيضًا: ما ورد فى خطبة الكتاب؛ قال الثمالى: «وقد كنت ألفته بنيسابور فى سنة أربعمائة، فلما جرى ذكره على اللسان العالى، أدام الله علوه، وخرج الأمر المتمثل - أدام الله رفعته - بإنفاذ نسخة منه إلى الخزانة المعمورة، أدام وتأتقت فى تهذيه وتذهبه وترتبعه وترتبعه وتأتقت فى تهذيه وتذهبه وترجعته بكتاب «الكناية والتعريض»، وشرقته بالاسم العالى وتأتقت فى تهذيه وتذهبه وخرجته فى سبعة أبواب . . . (3).

الكناية والتعريض، ص173.
 النهاية في فن الكناية، ص133.

<sup>(3)</sup> الكناية والتعريض، ص4، 5.

النهاية في فين الكناية، وهو العنوان الأصلى للكتاب، ثم ما لبث أن أعاد فيه النظر بالتهديب والزيادة والترتيب كما يبدو من عنوانات الأبواب والفصول وعددها حتى شمل ذلك العنوان فيصار «الكناية والتعريض». وهذا بعد أن أهدى نسخة منه إلى ولى نعمته «أبى العباس مأمون بن مولانا خواروم شماه مولى أمير المؤمنين» (أ). فهذا أرجع تقدير يجعلني أطمئن إلى أن الكتاب إنما هو كتاب واحد، وأن الثعالبي عدل عن كثير مما ورد في نسخته الأولى، فزاد فيه ما راد على ما بينًا، وأبقى على ما شاء أن يبقى عليه. ولا بد من توجيه النظر -قبل التطرق لكتاب الكناية والمتعريض إلى أن الثمالبي عد الكناية من جملة أسرار العربية في الجزء الثاني من كتاب «فقه اللغة وسر العربية»، وقال عن ذكره: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيهَا أَن الرّض، وكما قال: ﴿ ... حَيْن عَن ذكره: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيهَا أَن وَلَي بَعْن الرّص، وكما قال: ﴿ ... حَيْن نُواتِ الرّافية، والروح، من غير أن يُجرى في القيامة] يعني الروح، فكني عن الأرض والشمس والروح، من غير أن يُجرى ذكرها؛ والقيامة] يعني الروح، فكني عن الأرض والشمس والروح، من غير أن يُجرى كانت فاعليته وجدواه يتوقفان على فهم المتلقي ومقدرته في تأويل المعني.

فماذا بَقي إذن أن ندَّعي بعد هذا سوى أن الكتاب الله الثعالبي وعَنْوَنَه في البداية بـ

وأما بخصوص كتاب «الكناية والتعريض» فإن الثعالبي يقول إنه لم يُسبق إلى تأليفه: 
«وأراني لم أسبق إلى تأليف مثله، وترصيف عقده من كتاب الله تعالى وأخبار النبي عليه الصلاة والسلام وكلام السلف، ومن قلايد الشعراء ونصوص البلغاء، ومُلح الظرفاء في أنواع النثر والنظم وفنون الجلد والهزل»(3)؛ بحيث إن الكناية لديه تحولت إلى فن من فنون القول قائم بذاته، وهو فن له أصوله وجلوره التي تتصل بأهم مصادر العربية، ومنها على الإطلاق أي الذكر الحكيم، وحديث الرسول في وكلام العرب. وقد تابع الثعالبي كثيراً من معاصريه في عدم تصنيف الكنايات كما صنّفها علماء البلاغة المتأخرون؛ إذ وتناول القدماء الكناية دون أن يصنّفوها ويقسموها إلى أقسام. . . دون أن يطوف بأذهانهم شئ من تقسيمات الكناية عند المتأخرون، من علماء البيان (4).

<sup>(1)</sup> الكناية والتعريض، مقدمة المؤلف، ص3.

<sup>(2)</sup> فقه اللغة وسر العربية، ص324.

<sup>(3)</sup> الكنابة والتعريض، ص4.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، مقدمة التحقيق، ص22.

ومن البين أنه حَمد إلى نوع من التقسيم مبنى على الموضوصات التى يكنى عنها أو الأشياء التى يستحيى من التصريح بها، مصداق ذلك قوله فى قيمة ومحتوى كتابه: «ثم إن هذا كتاب خفيف الحجم، ثقيل الوزن، صغير الجرم، كبير الفنم فى الكنايات حماً يُستهجن ذكره، ويستقبع نشره، أو يستحيا من تسميته، أو يُتطير منه، أو يُترفع ويُتصون عنه، بالفاظ مقبولة تودى إلى المعنى وتفصع عن المغزى، وتحسن القبيع وتلطف الكثيف وتكسوه المعرض الأنيق فى مخاطبة الملوك. . هذا ألى فقد حاول الثعالي أن يسمو بكتابه إلى درجة يتكامل فيها اللفظ مع المعنى، والشكل مع المضمون، ولا يبلغ تلك المرتبة إلا من أوتى قدراً عاليًا من البلاغة، وقسطًا وافراً من الفصاحة.

يتوزعُ الكتابُ على سبعة أبواب، تتفرع بدورها إلى عدة فصول، وهي:

الباب الأول: في الكتابة عن النساء والحُرم وما يجسري معهن، ويتصل بذكرهن من سائر شئونهن وأحوالهن، وفيه عشرة فصول.

الباب الثاني: في ذكر الغلمان والذكران ومن يقول بهم، والكنايات عن أوصافهم واحوالهم، وفيه حمسة فصول.

الباب الثالث: في الكناية عن بعض فضول الطعام، وفيه ثلاثة فصول.

الباب الرابع: في الكناية عن المقابح والعابات والمثالب، وفيه اثنا عشر فصلاً.

الباب الحامس: في الكناية عن المرض والشيب والكبر والموت، وفيه ستة فصول.

الباب السادس: فيما يوجبه الوقت والحال من الكناية عن الطعام والشراب وما يتصل بهما، وفيه فصلان.

الباب السابع: في فنون شتى من الكناية والتعريض مختلفة، وفيه سبعة فصول.

عَرَض الثمالي في فصول الباب الأول إلى الكناية من المرآة؛ قال: «العربُ تكنى عن المرآة بالنعجة، والشاه، والقلوص، والسرحة، والحرث، والفراش، والعتبة، والقارورة، والحسوسة، والنعل، والغل، والقيد، والظلة، والجارة، والحليلة، وبكلها جاءت الاخبار، ونطقت الاشعار... (2) ثم لا يلبث يستشهد لللك بأسئلة من الشعر العربي: من مثل الكناية بالنعجة، كما جاء في قصة داود عليه السلام: ﴿إِنْ هَذَا أَمْيِ لَهُ تَعْمَدُ وَلَى الْعَبْقُ وَاحْدَةً ... ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

<sup>(1)</sup> الكتابة والتعريض، مقدمة المولف، ص4.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، ص7.

وأما الكناية بالسرحة، وهِي شجرة فكقول حميد بن ثور:

أبَى الله إلا أنَّ سرحةً مالك على كلُّ أفنان العضاه تروقُ

وإنما كنى عن امراة مالك أحسن كناية وعَبَّرَ عن إيفائها في الحسن على أحسن الغواني أحسن عبارة الله المعارة المعارة الله المعارة الله المعارة الله المعارة الله المعارة المع

فانت تراه يُحكمُ معرفتَهُ، ويستند إلى ذوقه في اختيار تلك الشواهد، وهو ذوق الرجل المثقف الخبير بأساليب العرب وبطرق أدائهم اللساني.

وبما يدلك على ذلك أيضًا قولُه إن العرب تكنى عن النساء بمختلف الكنايات إذا لم يتجاسروا على التصريح باسمها: (وإنما تقع مثل هذه الكناية عمَّن لا يجسرون على تسميتها، أو يتغيمون من التصريح بها؛ كما قال الشاعر:

# وإنى لأكنَّى عن قلُّور بغيرها وأُعْرِبُ احيانًا بها فاصارح (2)

ويتصل بهذا المقام ما ورد في الكناية عن البنت بالكريمة، وعن الصغيرة بالريحانة، وعن الأم بالحرة والبسرة البيت... (13) وعن الأم بالحرة والبسرة البيت... فلكل مرحلة من عمر المرأة كناية تناسبها وتكنى عنها، وهذا يدلك على ما تتمتم به المرأة من مكانة لائفة في المجتمع العربي، وكأنَّ الكناية عندئذ نوعٌ من الستر الذي يخلعُ على المرأة في أي طور من أطوار حياتها.

وتجد في هذا الباب كنايات عن عورة المرأة، من مثل: نهى النبي على إنبان النساء في محاشهن، وهي كناية عن أدبارهن، والكناية عن العورة والنكاح بالعلمية؛ قال الشعاليي: ففانظر إلى لطافة هذا الكلام، وكشرة رونقه، وحسن كنايت عن العورة والنكاح بالمسيلة... ع (4). وهو من نقده الذي اعتمد فيه على ذوقه الذي ينفذ إلى جوهر التعبير الكنائي، فيدرك إيحاءه ودلالاته.

وتجده فى الفسصل الموالى -وهو الكناية هن صورة الرجل- يورد كناية للرسول كل . . . من وقاه الله شَرَّ مـا بين فكّيه ورجليه دخل الجنة. وكــانَّ قُرُب هذه الكناية من التصريح جمله ينصرف عن شرحها وتحليلها.

<sup>(1)</sup> الكناية والتعريض، ص8، 9، والبيت ورد بديوانه، 41، وبالعمدة 1، 311.

<sup>(2)</sup> الكناية والتعريض، ص9، ق... البيت ذكر في اللسان في مادة كنى، ومعجم سقايس اللغة 5، 139 دون نسبة فيهما، والقذور من النساء التي تنزه عن الأقلار، وقلور اسم امرأة، وذكر في معجم مقايس اللغة أنه في إصلاح المنطق ص140، وهو في خزانة الأدب 6، 465، والطراز 1، 365، واجع الكناية والتعريض، ص9.

<sup>(3)</sup> الكناية والتعريض، ص17.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، ص22.

ومن الكنايات المفضّلة لديمه في هذا المقام: «فلانٌ عضيفُ الإدار وفلانٌ طاهر الذيل، إذا كان عفيف الفرج<sup>(1)</sup>. فإذا تأملتها وجدت أنها من نوع الكنايات عن الصفة، وهي من تلك التي حوتها كتب البلاغيين المتأخرين وردَّدتها في أكثر من موضع.

وهناك الكناياتُ التى كنّى بها القرآنُ عَمّا يجرى بين الرجل والمرأة من شهوة وفعل ا كمقوله تعالى: ﴿... وَلَهُ الْفَعَىٰ بَعْكُمْ إِلَىٰ بَعْرِ... ﴿ لَا لَهُ النساء] وقوله عز ذكره: ﴿... فَمْ النَّمْ الْمُعْلَمُ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ عَبْر إباحية ولا تصريح، وذلك كلّه مظهرٌ من مظاهر الإهجار؛ قال الشمالي: ق... فسيحان الله ما أجمع كلامه للمحاسن واللطائف! وما أظهرُ أثر الإعجاز على إيجازه وبسطه في معناه ولفظهه (2). وهو أيضًا مظهرٌ لآداب القرآن الكريم التي أوجبتُ على الناس التحلّى بها؛ حتى يستمر البقاء للجنس البشرى، وحتى لا تتغلبُ عليه النزواتُ والرغبات التي تذهبُ بإنسانية.

ومن كنايات هذا الباب ما كان في افتضاض العملرة، وقد أورد فيه خبراً من أخبار بشار بن برد حين قال بشار بن بُرد امن أظرف الكناية عن أخد العلرة ما قرأته في أخبار بشار بن برد حين قال له يزيد بن منصور في دار المهدى: يا شيخ ما صناعتك؟ قال: ثقب اللولوه(3). وإن كان الفالب على هذه الكناية أيضًا السخرية وروح الدعابة، وهما صفتان عُرف بهما بشار بن برد إلى جانب إباحيته المفرطة.

ومن الكنابات الكنابة عن الحيض والحبّل، وقد أورد الشمالي في ذلك رأى الفسرين في قوله تعالى: ﴿... فَعَمِكُتْ ... ﴿ ﴿ وَهِ إِنّه كناية عن الحيض (4)، وأما الحبّل فقال: •مجاهد في قول الله تعالى: ﴿... فَمَرْتُ بِهِ ... ﴿ ﴿ اللّهِ عَالَى: ﴿ ... فَمَرْتُ بِهِ ... ﴿ كَانَا لَهُ عَالَى اللّهِ تَعَالَى عَن الفارسية الْحَبّل، وكثيراً مَا تَجْرى هذه الكنابة في الفارسية اللّه الكنابة لا تقع في العربية، بل في الفارسية الفيلًا كما يفهم من هذه الفكرة، ولا شك أنّ امتزاج الثقافات بعضها بعض

<sup>(1)</sup> الكناية والتعريض، ص28.

<sup>(2)</sup> الكتابة والتعريض، ص29.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص37.

<sup>(4)</sup> الكناية والتعريض، ص43.

<sup>(5)</sup> الكناية والتعريض، ص45.

وتفاعلها أدى إلى أن تستاثر تلك الثقافات، فسيكون من ثمار ذلك اقتساس بلاغة الفرس لكثير من مصطلحات البلاغة العربية ا مصداق ذلك ما تجده فى كتاب محمد بن عمر الرادويانى (منتصف القسرن الخامس الهجرى) ترجسمان البلاغة، وهو من علماه الفرس عندما عقد فصلاً فى «الكتايات والتعريسض» قال فيه: •ومن جملة البلاغة قول الكتاية، وتكون بأن يقول الشاعر بيئًا مكنيًا كقول العنصرى (المجتث):

جو دیده باز کشا بذ قراریا بذ مرخ جو لب خنده کشا بذ بیرذ

والمعنى: عندما يفتح عينيه تستقر السطيور، وعندما يفتح فمه ضاحكًا تطير...ه<sup>(1)</sup>. وكان مصطلحُ الكنايـة والتعريض فى أصله عرببًا نقلَهُ الفرسُ إلى لفـتهم واستــفر على حاله، وهى نقطة من نقاط الناثر والناثير بين البلاغتين العربية والفارسية.

ويختمُ الثمالبي هذا البابَ بعضد فصل لنوادره ومُلَحه، ومن أمثلته: «سُئل رجلٌ عن الرد والسعة»(2). امرأة فقال: فيها خصلتان من خصال الجنة: يكني عن البرد والسعة»(2).

وبذلك فإن الكناية تكاد تعـبّرُ عن كل المقامات والاحــوال التي يجتمعُ فيــها الناسُ، وربما كانت للترويح عن النفس ودفع رتابة الحياة كما في هذا المثال.

وفي الباب المثانى نجد كنايات عن الاحتلام والحتان؛ كأن يكنى عن الحتان بالطهر والتطهير، وكان إعجاب الثعالبي كبيرًا بقول الصنوبري:

أرى طهراً سيثمر بعدُ عرسًا كما قد تثمر الطربَ المدامهُ وما قلمُ بمنسسن حسنكَ إلا إذا القسيتُ منسه القسلامةُ (3)

وهو -على ما يبدُو- من قُبيل الكناية النمثيلية؛ بحيث كنى عن الحتان بالطهر، ومثّل العضو بعود القلم بعد بريه.

وفى الفصل الموالى يورد كنايات الصوفية عن الغلام الصبيح بـ «شاهد»: «ومعناهم فيه إنه لحُسن صورته يشهد بقدرة الله عزَّ اسمُه على ما يشاء» (<sup>(4)</sup>، علماً أن الشاهد في اصطلاحات الصوفية قد يكون مركوزاً فى القلب مـثل الحقيقة التي تشهد على قُلرة الحقالة، وبالتـالى فهو «مـا يحضر القلب من أثر المشاهدة، وهو الذى يشهد له بصحة

<sup>(1)</sup> محمد بن عمر الرادرياني، ترجمان البلاغة، 101.

<sup>(2)</sup> الكناية والتعريض، ص50.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص53 والبيتان بديوانه، ص488. الصنوبرى كانت وفاته سنة 334هـ، وقالت المحققة: همو احمد بن محمد بن الحسن الفهي الحلبي، ويعرف بالصنوبرى؛ لأن جده كان قد تكلم أمام المأمون بكلام أهجبه فمقال له: إنك لصنوبرى الشكل، وقد أجاد الصنوبرى إجادة كبيرة في وصف الزهور والرياحين..... الكناية والتعريض، ص53.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، ص59.

كونه مُختصًا من مشاهدة مشهـوده إما بعلم لدنّى لم يكن له فكان، أو وَجْدِ أو حالٍ أو عَجْلً أو شهرده (1).

ويعقد الثعالبي فصلاً عمًّا يتعاطى من الغلمان، فيعجب ببيت يعــدل فيه عن مباشرة النسوان إلى مفاخذة الغلمان، وهو:

## «لا أركب البحر ولكنني أطلب رزق الله في الساحل،(2)

وفصلاً فى السكناية عن اللواط وشروط أهله، ويُوردُ الامثلةَ التاليـة: «إذا كان الرجلُ يقولُ بالغلمان دون السنسوان قيل: فلانٌ يؤثر صيـد البر على صيد البحـر، وفلان يقول بالظباء، ولا يقول بالسمك، وفلان يحب الحملان ويبغض النعاج،(3).

ومن المعلوم أن الغزلَ بالمذكّر وما يتبعم من سلوك جنسى شَاذٌ كان من جـرآء التاثر بالادب الفارسى، وقد شاعَ هذا اللون فى العصـر العبّاسى، وكان رائدُه أبا نواس، وقد تأثر فيه أدباء الفرس، وإن كان يبدو تافهًا إذا ما قُورن بباقى الاغراض<sup>(4)</sup>.

عَرَض الثمالي إلى ما أسماه بكنايات العامة؛ قال: قومن كنايات العامة عن الحاجة إلى دخول الحسلاء قولهم: له حاجة لا يقسفيها غيره (5). وهي أولُ النُّكت في هذا الفن؛ بحيث تكشف لنا مدى إسهام العوام في أساليب التعبير البياني، وهو إسهامٌ قد يُختلفُ عن استخداماتهم لالفاظ اللغة على ما يبدو؛ إذ كانت العامة دائمًا وبالأ على اللغة، وعلى أساليبها الراقية.

ولا يلبثُ الشعالبي يستشهدُ في هذا الشان بكنايات القرآن الكريم من مثل قوله تعالى: ﴿... أَوْجَاءَ أَحَدُ مِكُمْ مِنَ الْفَاطِ ... ﴿ اللَّهُ السَّامَ ]... وقوله تعالى: ﴿... كَانَا يَاكُلُنِ الطَّعَامُ ... ﴿ الْمُلْتَادَ ]، وقوله: ﴿... مَا لِهَذَا الرَّسُولِ بِأَكُلُ الطَّعَامُ وَيَمْشِي فِي الْحُدَد ... (6). وبكل هذه الكنايات الأسواق... (6). وبكل هذه الكنايات

<sup>(1)</sup> كمال الدين عبد الرزاق القاشاني، اصطلاحات الصوفية، ص153.

<sup>(2)</sup> الكناية والتعريض، ص67. والبيت ينسب لأبى نواس، ولم أعشر عليه بديوانه، وراجع كتاب الكناية والتعريض، ص67. وتتعريضه، ص67. وكنايات الجسرجاني، ص62، وقبال المتخب من كتبايات الأدباء وإشارات البلغباء، ص23: ويقولون في الكناية عن التغذيذ: فلان يصطاد من الشعاء قال أبو نواس:

لا أركب البحر ولكنني اطلب رزق الله في الساحل

<sup>(3)</sup> الكناية والتعريض، ص73.

<sup>(4)</sup> النقد المنهجي عند العرب، ص79.

<sup>(5)</sup> الكناية والتعريض، ص83.

<sup>(6)</sup> الكناية والتعريض، ص83.

استشهد المتأخرون، ولا يوجد في تعليقاتهم عليها فرق يَدلاً على اختلاف بينهم وبين المسالي، اللهم عدم اكترائه بالتقسيم، شأنه شأن كثير من قدماء البلاغين اللين ويُستفون في الكناية كُتبًا باكملها دون أن يطوف بأذهانهم شيءٌ من هذه التقسيمات، وإنما يذكرون أسبابًا تتعلق بفن الكناية... الألف الاسباب هي الاغراض التي من أجلها تُصاغ الكناية.

ويكنى هن مكان قضاء الحاجة: بالحش، وهو البستان، وبالراح والخلاء، والمبرز، والمذهب، والمتوضئ والميضاة (2). وهو معنى يقعُ فيه التوسعُ، ويدل على ما تتمتعُ به العربيةُ من ثراء لغوى نادر المثيل.

ومن كنايات القبع والسواد قولهم: ﴿إِذَا كَانَ. . . قبيعَ الحُلقة، مشوهُ الصورة قيل في الكناية عنه: له قرابات باليمن؛ لأن القرود تـكثر فيهاه (3). وهي كناية من قبيل النمثيل راخرة بالإيحاء الذي يُدغدغُ ذهنَ المتلقي ويثيره.

ومن كنايات الشقل والبرد هذا المشال: «وكنان الناصيرُ العلوى الأطروش إذا كُلَّمه الإنسانُ فلم يستمعه قبال له: يا هذا، ارفع صوتَك؛ فإنَّ باذنس ما بروحك؛ يكنى عن الثقل»<sup>(4)</sup>. وهي كنايةٌ وقسعتُ موقعًا حسنًا، وعبَّرت عن غيرض المتكلم في إيجبالٍ واختصار.

وربما وقعت الكناية من البسرص من مثل: (كان جديمة أبرص؛ فكنى عنه بالوضاح والأبرش، وقال ابن حبناء في الكناية عنه بالبياض:

لا نحسبن بياضًا في منقصة إن اللهاميم في اقرابها بُلُق (5)

وقال الجاحظ في البرصان والعرجان والعميان والحولان: ١٠٠٠ قالوا: جيد الوضع، والرضح كناية عن البياض، والبياض كناية عن البرص...، (6). وقال في موضم آخر:

<sup>(1)</sup> الترآن والصورة البيانية، ص626. (2) الكتابة والتعريض، ص87.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص91.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، ص93.

<sup>(5)</sup> الكناية والتعريض، ص99. والبيت للمغيرة بن حبناه وهو جبير بن عمرو، وحبناء لقب غلب على لميه بسبب ورم في بعلنه، وهو شساعر إسلامي من شعراء الدولة الأصهة، والبيت جاء ثاني بيستين لابن حبناء في المبيوان 5، 164، 165، والمبرحان والعرجان 25، وعينون الأشيار 4، 64، والمعارف 581، والشعراء 1، 406، الأمالي 2، 233، وجماء مضردا في المسلمة الضريد 5، 337، والأغاني 13، 91، ومحاضرات الأدباء 3، 23، 29. ... واجع الكناية والتعريض، ص99. وقال الأملى في للوتلف وللختلف، ص99. وقال الأملى في للوتلف وللختلف، ص91؛ والمغيرة شاعر محسن، وكان من رجال المهلب بن لمي صفرة، وله أشعار جباد حسان».

<sup>(6)</sup> البرصان والعرجان والعميان والحولان، ص66.

الاربا قيل للأبرس: أبرش وأقشر وأرقط وأبقع ومبقع وبقيع ومولع ومرقع، وبكل ذلك جاء الشعر (10).

ويبدو أن الغرض من الكناية عن هلا الداء أو فيره من الادواء التلطف مع أصحابها بعدم التشهير بعاهاتهم في أوساط المجتمع؛ حتى لا ينتابهم إحساس بالعزلة أو أنهم ليسوا كغيرهم من الاشخاص؛ ولذلك أيكني عن الاعمى بالمحبوب... ويكني عن الاعور بالممتع، وعن الذي في عينه نكتة بياض بالكوكبي والمكوكب، وعن من بوجهه أثر بالمشطبه (2)، وبذلك فإن كتاب «الكناية والتعريض» وثيقة هامة تصور لنا الاحوال الاجتماعية والثقافية التي كان عليها المجتمع الإسلامي في فترة من تاريخه؛ تقول عائشة حسين فريد: قويمتبر هذا الكتاب وأمثاله صورة للحياة السياسية والثقافية والاخلاقية في حقية من تاريخا الإسلامي، (3).

وفى الكتاب بعض الكنايات التى أوردها الجاحظ فى «البيان والتبيين»؛ مثل الكناية عن البخيل (4) بالمقتصد، وبعضها كان شائعًا -على ما يبدو- فى أوساط الناس؛ مثل: فلان نظيف المطبخ، وفلان نقى القدر؛ قال الشاعر:

بيض المطابخ لا تشكو إماؤهم طبخ القدور ولا غسل المناديل(5)

ولهذه الأسراض التى جُيلت نفوس الناس عليها صلةٌ ببعض التسمرفاتُ السلوكية الاخرى؛ كالحسمق، ويكنى عنه بـ «نعته لا ينصرف»، والإلحساد وأهل بغداد يقولون لمن الحد: فلانٌ قد عبر، يعنون أنه قسد عبر جسر الإسلام، (6)؛ فالبيشةُ والحسُّ الدينى لهما تأثيرُهما في بعض الكنايات كما يبدو في هذه الأمثلة.

وتقع الكناية عن الشعر البارد، وهو الخالى من العاطفة والتأثير بقولهم: «شعر فلان من آلة السيف، وقبل للأستاذ الطبرى: شعر فلان كالماه. قال: نعم ولكن كماء البئر في الصيف، 77. وهي كنايات أقرب إلى للحاورات التي تجرى بين العامة؛ لكونها تفتقر إلى ما يطبع الأساليب الرفيعة من سلامة وجزالة.

<sup>(1)</sup> البرصان والعرجان والعبيان والحولان، ص74.

<sup>(2)</sup> الكتابة والتعريض، ص101.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص12.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، ص103.

<sup>(6)</sup> الكتابة والتعريض، ص107، 112.

<sup>(7)</sup> الكتابة والتعريض، ص118، 119.

وللحس الديني والتباريخي دورُهما في بعض الكنايات؛ مبثل قولهم: ﴿ فَلَانٌ خَلِيفَةَ الخضر، إذا كان جوالاً في الاسفار، جوابًا للبلاد في الكدية. . . وفلان من قُراء سورة يوسف؛ لأن السؤَّال يستكثرون من قراءتها في الأسواق والمجامع والجوامع؛ لأنها أحسن القصص. . . ا (1). بحيث تم افستباس المساني، واستلهام القسصص القرآني مّا يزيدُ في تأثير الكناية في السامعين<sup>(2)</sup>.

ومن الكناية عن الصنع والصناحات الدنيئة -وهو آخر ما ختم به هذا الباب-: •سُتُل الشــعبى عن رجل خطب امــرأةً، فقــال: إنه لين الجلسة نافــذ الطعنة، فزُوَّج، فــإذا هو خياطه (3). وهو ضرب تغلب عليه الطرافة، قصد إثارة التندر بالآخرين.

عرض الشعالي في الباب الخامس إلى الكناية عن المرض والشبب والكبر والموت، من ذلك: •قولهم: عرضت له فترة أصابت عُودَه، اشتكى الكرم لشكايته، عرض له ما يجعله الله تمحيصًا لا تنغيصًا، وتذكيرًا لا نكيرًا، وأدبًا لا غضبًا. . . ا(4)؛ فالناس يكنون عن هذه الحالات إخفاءً للمصائب، وحتى لا يتأذَّى الآخرون من سماع ما ألمَّ بالمربض؛ فتكون الكناية عندئذ أفضل من التصريح.

ومن كنايات خطُّ الشيب والاكتهال والشيخوخة والكبر ومشارفة الموت قولهم: •المبلُّ ليلُه، نور فصن شبابه، فرَّت يدُ الدهر كافورًا على مسكه. . . واحسنُ من هذا كلُّه قول الله عز وجل: ﴿ ... وَجَاءُكُمُ النَّذِيرُ ... ۞ ﴾ [قاطر](5).

وفي التكنية عن المكروه إراحةً للسنفوس، وترويح لها جرًّاء ما تحس به بُعيْدٌ نقد كل عزيز، ويكنون عن الاكتهال بقولهم: ااستبدل بالأدهم الأبلق، وبالغراب الصفعن، ارتاض بلجام الدهر، نفض غبرة الصبا. . . ا(6). ومن الكناية عن الشيخوخة والكبر ومشارضة الموت: تناهت به السن، قد صحت الآيام الحالية، فلان شمسُ العصر على القصر، قد بلغ ساحل الحياة، ووقف على ثنية الوداع، وأشرف على دار المقام... (7).

<sup>(1)</sup> الكناية والنعريض، ص122.

<sup>(2)</sup> ومن الأمثلة التي مساقها الشماليي: «كان أبو هفسان يقول: أثما لا أمزح إلا بالبسدين والوالدين، يكني هن الصفع والشتم، الكناية والتعريض، ص127.

<sup>(3)</sup> الكناية والتعريض، ص129.

<sup>(4)</sup> الكتابة والتعريض، ص133.

<sup>(5)</sup> المعدر السابق، ص135.

<sup>(6)</sup> المصدر السابق، ص137، الأبلق: البلق سواد وبياض في اللون، الأدهم دهم- دهمة: أسود.

<sup>(7)</sup> الكناية والتعريض، ص137.

فلكل مسرحلة ما يناسبسها من الكنايات، وفي ذلـك ما يدل على ثراء العربـية وعلى قدرتها على تمثل المعاني المختلفة.

وتقعُ الكنايةُ عن الموت، فيـقال: «استاثر اللهُ به، أسعــده الله بجواره، نقله الله إلى دار رضوانه ومحل ضفرانه. . . وأكثر مــا يكنون عن القبر بالتربة، والمــضجع، والمرقد، والمشهده(1). وهي كنايات قريبة من التصريح.

ومن الكناية هن القتل قولهم: اصلى بحر المناصل قبل حر النار، وسقى الأرض من دمه بطلً ووابل، عسدم برد الحساة... وأحسنُ من هذا كله قبول الله عبز وجل: 

﴿...فرخَوْهُ مُوسَى فَقَعْنِ عَلَهُ ... ﴿ القصص ]؛ أَي قَتله (2).

وبذلك فإن كنايات القرآن هي المثل الأعلى لدى الثماليي في جميع ما يُورد منها، ولا جدال في ذلك؛ فإن القرآن ظلَّ يقتبسُ منه أهملُ البلاغة والفصاحة مختلفَ الاساليب.

وفى الباب السادس تجدُ الكنابات عن الأطعمة، وقد اقتبسَ فيها معانى القرآن الكريم؛ ومنها: «دخل الشعبى إلى صديق له فعَرض عليه الطعام، وقال: أيَّ التحفين الحرّب البلك؟ تحفية مريم أم تحفة إبراهيم؟ فيقال: أما تحفة إبراهيم فمهدى بها الساعة، فأخرَج إليه سلة رُطُب. وإنما كنى عن اللحم؛ لأن في قصته عليه العسلاة والسلام: ﴿... فَمَا لَبَ أَنْ جَاءُ بِعَجْلُم عَبْدُ ﴿ كَانَ فَي تَتَحفُ مَريم عن الرطب؛ لأن في قصتها: ﴿ وَمُرِّي إِلَيْكِ بِجَدِّع النَّحَالُةِ لَنَافِظ عَلْكِ رُطًا جَبًا ﴿ إِلَيْكَ المِرم التي الغراسة في مناهر التي الغراب ويقصصه التي الغراسة في ضعور المسلمين، فلا تكاد تبرحها.

وللصوفية كناياتٌ عن مختلف الأطعمة، كـقولهم للحمل: الشهيد بن الشهيد، وللقطائف: قبور الشهداء، وللفالوذج: خاتمة الحير، وللأرز بالسكر:...(4).

ويتضح أن الصوفية تعتمدُ على ما ترمزُ إليه الكلماتُ وتُحمله من دلالات دينية لعلها اقتبستها من القرآن الكريم وأوَّلتها من الزاوية التي تروقُ لها.

ومن الكنايات عن الشراب والملاهى قولهم: «فلانٌ يرومُ دمَ العناقيد، ويفصد عروق الدنان، وينظم عقود الإخوان» (5). وهي استعمالات يتسعُ فيسها القولُ، ولا يضيق فيها

<sup>(1)</sup> الكناية والتعريض، ص19.

<sup>(2)</sup> الكناية والتعريض، ص141.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص143.

<sup>(4)</sup> الكناية والتعريض، ص145.

<sup>(5)</sup> المصدر السابق، ص187.

مجالُ التعبير، وفيها من الإيحاء ما يُغنى عن فَجاجة التصريح.

وأما البابُ السبابع - وهو في فنون شتى من الكناية والتسعيض مختلفة الترتيب-فنجد كنايات عن التقييد والرشوة، وهماً يتطير من لفظه، ومن الأمثلة التي ساقسها: الويكني عن اللديغ بالسليم، وهن الأعمى بالبصير، وعن المهلكة بالمضارة، وعن ملك الموت بأبي يحيى الله.

وهذا الصنفُ يتداخلُ مع ما يسميه علماءُ اللغة بالأضداد(2)، وهي هنا للتفاؤل.

وقد تكونُ الكناياتُ عن مُسرَّمَّة السبدن؛ قسال الشسعيى: • ومن لطسائف كناياتهم عن الإسهال بالاستسفراغ، وعن القئ بالتعالجه (3). وكان حَرِيٌّ بالثعالبي أن يضع هذا النوع ضمن ما اسماه بالكناية عن المرض في الباب الخامس لاشتباهه به.

وقد نجئُ الكناياتُ ضدَّ الكنايات، وتكونُ في تقبيع الحسن، ومن أمثلتها: الدخلَ بعضُ الظرفاء كَرْمًا، فنظر إلى الحصرم، فقال: اللهم سَوَّد وجهةُ واقطع عنقَهُ، واسقنى من دمه (4). وهذه الكناياتُ تُصورُ الحياة الاجتماعية في المعصر العباسي وما كان يسدوها من ضَعْف المقيدة الذي كان يستشرى بفعل الامتزاج مع الامم الاخرى والانفتاح على مختلف الشقافات، وما ينجم عنه من عادات دخيلة على المجتمع الإسلامي.

ولأهل بغداد كنايات شاذة الإ المحتون عن اللحية بالمحاسن الميقولون لمن بلحيته قذاة: يداك على محاسنك. ويَدْعون على مَن يُعادونه ا فيقولون: سلَّطَ الله على ما لا يجتر السبع الله على الله على من يُعادونه الله يعتون السبع الله الله المعالمي فضل ان يختم كتابة بعقد فصل الحي فنون شتى من التعريضات المبين القيمة التعبيرية له اقال: العرب تستعمل التعريض في كلامها كثيرا، فتبلغ إرادتها بوجه هو الطف واحسن من الكشف والتصريح، ويعبون الرجل إذا كان يكاشف في كل وجه، ويقولون: فلان لا يحسن التعريض إلا ثلبًا.

الكناية والتعريض، ص154، 155، 157.

 <sup>(2)</sup> قال السيوطي: «هو نوع من المشترك، وذكر قول ابن قارس في فقه اللغة: من سنن العرب في الأسماء أن
 يسموا المتضادين باسم واحد، نحو الجون للأسود، والجون للأبيض. . . ، المزهر 1، 387.

<sup>(3)</sup> الكناية والنعريض، ص659.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، ص163.

<sup>(5)</sup> المصدر السابق، ص165.

وقد جعله الله في خطبة النساء جائزًا فقال: ﴿ وَلا جَنَاحَ عَلَكُمْ فِيهَا عَرُضَتُم بِهِ مِنْ خِطْبَةِ النَّسَاء أَوْ الْكَنْتُمْ فِي أَنْفُسِكُمْ ... ﴿ ۞ ﴾ [البقرة]، ولم يَجُزُ التصريح، 1).

ومن البين أن الثمالي لا يكاد يضع فرقا واضحًا بينه وبين الكناية، وفي ظنّى أنه أمر لا يختلف في الدارسون. قولم ينص الثماليي على الفرق بين الكناية والتحريض في قاعدة نظرية محددة، إلا أنه أفرد أمشلة خاصة بكل منهاها(2)، وهي من نصوص القرآن الكريم وكلام العرب، منها ما روى عن ابن عباس في قوله تمالي - وهو من التعريض-: ﴿ ... لا تُوَاعِلْنِي بِمَا نَسِتُ ... ﴿ الكهف} [الكهف]؛ قال: لم ينسَ، ولكنها من مماريض الكلام، وأراد أبن عباس أنه لم يقل إني نسبت فيكون كاذبًا، ولمكنه قال: ﴿ ... لا تُوَاعِلْنِي بِمَا نَسِتُ أَلَّكُهِمْ النَّهِيْ فَاوَهِمه النَّبِانُ تعريضًا (3).

يعتبر كتاب «الكناية والتعريض» «أول كتاب مستقل يصل إلينا في موضوع الكناية» (4). وكان من المرجّع ألا يعنى فيه مؤلّفة بفكرة التقسيم التى ظهرت عند متأخرى البلاغيين أو وضع القواعد والتفرقة بين الكناية وغيرها من صور البيان العربي، وله عذره في ذلك؛ لأنَّ وضع التعريفات وسن الحدود يستندُ إلى خلفية معرفية وثقافية أقل ما يُقال عنها إنها الفلسفة والمنطق، بسجيث تتضافر كلها في بلورة المفاهيم ووضع التصورات القواعدية.

يُعتبسر النص القرآنى هو المثل الاعلى لدى الثعالبى بسكل ما جاء فيه من صور ببانية ومنها الكناية، ولا شك أن القرآن هو أيضًا أهم مصدر بيانى ولفوى على الإطّلاق؛ فتعتبسر كناياته مظهراً من مظاهر الإعجاز، وبهلما قال الثمالبى؛ لما فيها من إيجازٍ وبسط وإيحاء.

إنَّ أهمَّ مصادر كتاب الكناية والتعريض؛ -إلى جانب ما ذكرناه- كلامُ العرب شعره ونثره، وقد أكثرُ من أمثلته؛ يما يدل علي اطّلاع واسع على الأدب العربي قديمه ومحدثه.

وتبدو في الكتاب بعض صور النائر والنائير بين الادب العربي والادب الفارسي نقف عليها في النزعة الإباحية المفرطة التي جماءت بها بعض أمثلة الشمر والنثر؟ كالغزل بالمدكر وما يتبعمه من شلوذ جنسي لم يكن للادب العربي عهد به، وبعض فسصول الكتاب معرض لذلك.

 <sup>(1)</sup> الكتابة والتعريض، ص167. ورد بحاشية ص363 بكتاب اتاريل مشكل الفرآن، وقال بشأته: «الرجز في اللسان 1، 234 غير منسوب».

<sup>(2)</sup> الكنابة والتعريض، مقدمة التحقيق، ص69.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص168. (4) المصدر السابق، مقدمة التحقيق، ص671.

الفارسية مُدينةٌ للبلاغة العربية في اقتباسها لكثيرٍ من المصطلحات البيانية، ومنها الكناية والتعريض.

ومن الكنايات ما أسـماه بـ «كنايات العامـة وأهل الأمصار»؛ كبـغداد والمدينة، وهو لونٌ يختص بكل بيئة، بحيث إذا استعمل أبانَ عن المصر وأحال عليه.

وللمعوفية كناياتٌ يقعُ فيها التأويل بحسب الاصطلاح، وهي أيضًا مُستمدّة من القرآن الكريم، يَجُرون فيها على أسلوب أهل الملل والنحل في التعامل مع النص القرآني بما يتماشى مع معتقداتهم.

وتتداخل الكنايةُ مع بعض خصائص العربية، وهو التضاد<sup>(1)</sup>؛ فتحملُ من الإيحاء ما لا تحمله الكنايةُ القـريبة من التصريح، فهى إذا توجـهت إلى ذهن المتلقَّى أثارتُ تساؤلَه وفضولَه وتمكَّنت من فكره، وأصبح المني يحملُ دلالات متشعبة.

والثعالبى كان مُسعولًا على ذوقه فى اختياره للشواهد والاسئلة، وفى نقده لكثير من النماذج التى ساقسها من الكنايات، وكانت له -إلى جانب ذلك- شخصية قسوية تدفعه إلى أن يُدلِى بدلوه فى بعض الاحيان، فيعترض على غيره كلما رأى الضرورة تدعو إلى ذلك.

 <sup>(1)</sup> التضاد يقابله مصطلح Contraste، وهو مظهر أسلوبي خبايته تقوية المنى، ويتم بالجب مع بين الكلمتين لهما معنان مختلفان، قال جوزاف حجار:

<sup>&</sup>quot;Le contraste est une figure de style qui consiste à employer dans les discours deux mots de sens contraire, qui se mettent réciproquement en valeur" Josephe N. Hajjar, traité de Traduction Dar El Meghreb, Lipan, p.233.

## الفصل الثاني

### جهود البلاغيين إبان القرنين الخامس والسادس

تناول أبو علي الحمن بن رشيق القيرواني (ت 456 هـ) الكناية في مواضع مسختلفة من كتابه والعمدة وقد سلكها مثل التشبيسه في باب المجاز، وضرب لها الأمثلة من القرآن الكريم والحديث النبوي الشريف؛ قال: ووكذلك الكناية في مثل قوله عز وجل إخباراً عن عبسى ومريم عليها السلام ﴿ ... كانا يأكلان الطّعام ... ﴿ ﴾ [المائدة] كناية عما يكون عنه من حاجة الإنسان، وقوله تعالى حكاية عن آدم وحواء صلى الله عليهما إ... فلما تعناه ... ﴿ ﴾ [الاعراف]، كناية عن الجسماع، وقول النبي ﴿ لحاد كان يعدو به وإياك والقوارير، كناية عن النساء لفسعف عزائمهن إلى أكثر من هذاه (١١). وقد لا يدل هذا الوعي المبكر بالتعبير الكنائي على محاولة تأصيله باعتباره شعبة من شعب المجاز مثله مثل التشبيه أو الاستعارة رخم أن ابن رشيق وضع تعريفًا للكناية يجملها تتميز عن غيرها من صور البيان العربي، وإن يكن خطأ خطوة تجمع شتات المسألة البيانية أو أنه نظم شواهده وأشاله في سلك يجعلها تنضوي كلها تحت ذلك المعطلع، المبانية وأنه نظم شواهده وأشاله في سلك يجعلها تنضوي كلها تحت ذلك المعطلع، فلم يتعد جهده في الأمثال التي ورعها في وباب الإشارة، الجمع والتصنيف.

وابن رشيق يجعل للإشارة أنواعًا؛ هي:

التفخيم والإيماء والتعريض والتلويع والكناية والتمثيل والرمز واللمحة واللغز واللحن وهو المحاجاة والتعمية والحذف والتورية والتبيع، وقوم يسمونه التجاور<sup>(2)</sup>، فإذا تأملنها وجدت بعضًا منها من كنايات المتأخرين، «والمروف أن هذه الأنواع داخلة في الكناية بمقايس المسأخرين، فهم يقولون إن الكناية تشفاوت إلى تصريض وتلويح ورموز وإيماء ... ه (3) وربما يكون محمود شبيخون مباهلاً للحقيقة هندما سلب ابن رشيق كل فضل في الأسلوب الكنائي عندما قال: «نستطيح أن نقول في اطمئنان إن ابن رشيق لم يقدم للأسلوب الكنائي جديداً يذكر، فلقد ترسم خطا من سبقه من العلماء واختلف معهم في التسمية (4)، فأما الصلات الجامعة بين باب المجاز وباب الإشارة فتكمن في أن باب الإشارة ينضوي هو الآخر تحت المجاز بحسب مفهوم ابن رشيق على أقل تقدير؛ باب الأثارة ينضوي هو الآخر تحت المجاز بحسب مفهوم ابن رشيق على أقل تقدير؛ مجازية، وكان هذا التوزيع مضتمل لا يستند إلى مبررات منهجية تدهمه أو تجمله مستماقاً.

<sup>(1)</sup> العمدة 1، 268 . (2) العمدة 1، 302 وما بعدها .

<sup>(3)</sup> إبراهيم حبد الحميد السيد التلب، مصطلحات بيائهة، ص 153، مفتاح العلوم، ص 403.

<sup>(4)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 12.

وقد أسئ فهسمه إلى درجة دفعت الباحثين إلى رمي ابن رشسيق بالتخليط بين الكناية «ربين الأساليب البلاغية الاخرى، فأشار إليها في أبواب متفرقة مختلفة. . . ه<sup>(1)</sup>.

وفي رأيي أن وجه الاختلاف يبدو في دلالة المصطلح لا غيرا فمتى أيقنًا أن الإشارة هي الأخرى شمعة من المجماز، وأن الكناية مجاز أو إشمارة أصبح ما يبمدو خلطًا هيئًا للغاية.

[ننا لا ننفي اتباعية ابن رشيق لآرا، غيره في الكناية وقعد صرح هو بها أو كادا كقوله: قال المرد وغيره: الكناية على ثلاثة أوجه، هذا الذي ذكرته آنشا أحدها(2)، والثاني: التعمية والتغطية التي تقدَّم شرحها، والثالث: الرغبة عن اللفظ الحسيس؛ كقول الله عز وجل: ﴿وَقَالُوا لَجُلُودِهُم لَم هَهِدُمْ عَنَا ... ( ( ) ( ) ( ) ( ) الله عن القرآن وفي كلام الفصحاء كثيره (3)، ولم يكن ذلك الترسم يسلبه شخصيته أو يقلل من جهده؛ لأنه لم يتعد أقام الكناية على ما يبدو. فإذا هو: قنابع في فهمه للكناية خُسطى المرده ( )؛ فإن أصالته ظهرت في أكثر من موضع في باب الإشارة.

وقد جعل من أنواعها «التعريض؛ كفول كعب بن زهير لرسول الله ﷺ:

في فتية من قريش قال قائلهم ببطن مكة لما أسلموا: زولواه (5) فعرض بعمر بن الخطاب- وقيل: بأبي بكر رضي الله عنهما، وقبل: برسول الله عريض مدح، ثم قال:

يمشون مَشْيَ الجمال الزهر يعصمهم فَرَبُ إِذَا حَرَّدَ السودُ التنابيل فقيل إنه عـرَّض في هذا البيت بالانصار، فـغضبت الانصار، وقال المـهاجرون: لم تمدحنا إذ دعتهم. حتى صرَّح بمدحهم في أبيات يقول فيها:

<sup>(1)</sup> المجاز المرسل والكناية، الأبعاد المعرفية والجمالية، ص 152.

<sup>(2)</sup> همر التفخيم والتعظيم، ومنه اشتقت الكنية؛ الكامل 2، 292.

<sup>(3)</sup> العمدة 1، 313.

<sup>(4)</sup> نحو الصوت ونحو المني، ص 96.

<sup>(5)</sup> للبيت الأول رواية أخرى؛ وهي:

في عصبة من قريش فال قائلهم ... يبطن مكة لما أسلموا زولوا ديوان كعب بن زهير، ص 41، والبيتان من قصيدته التي أتشــدها في مدح المهاجرين ومعهم وسول الله ﷺ مطلمها:

بانت سعاد فظمي اليوم متبول ميم إثرها لم يجز مكبول راجم ديوان كعب بن زهير، ص 26.

# مَن سرَّهُ كرَمُ الحياة فلا يزل لهي مقنب مِن صالحي الأنصار (1)

ولم يكن عرضه لامثلة التعريض خال من إبداء أعجابه ببعضها، كقوله: ومن أفضل التعريض عما يجل عن جميع الكلام قول الله عز وجل: ﴿ فَقَ إِنْكَ التَ الْفَزِيرُ الله عز وجل: ﴿ فَقَ إِنْكَ التَ الْفَزِيرُ الْكُمِ مِنْ ﴾ [الدخان]، أي الذي كان يقال له هذا أو يقوله، وهو أبو جهل؛ لانه قال: مما بين جبليها - يعني مكة - أعزَّ مني ولا أكرم، وقيل: بل ذلك على معنى الاستهزاء به (2).

فهو يحتكم بذلك إلى ذوقه وإحساسه بوقع التعريض على أنفس السامعين، ويتبين في النهاية أكان للمدح أو للذم والسخرية.

ثم يأتي حديثه عن الكناية والتمثيل، ويضرب لهـما مثلاً بقول اابن مـقبل - وكان جافيًا في الدين - يبكي أهل الجاهلية وهو مسلم، فقيل له مرة في ذلك، فقال:

ومالي لا أبكي الديّار وأهلـــها وقد رادها رواد عكّ وحميرا وجاء قطا الأحباب من كل جانب فوقع في أعطانــنا ثم طيسرا

فكنى عما أحدثه الإسلام، ومثل كما ترى وأقل وبذلك تكون الكناية مرادفة للتمثيل فلا فرق بينه ما الأنه المرابعة الأشارات عند ... وهما من أنواع الإشارات عند ... وهما ... وهما من أنواع الإشارات عند ... و(4).

وأما التورية فهي أيضًا الكتابة وإن اختلفت التسمية؛ بدل على ذلك قبوله: "وأما التورية في أشعار العرب فإنما هي كناية بشجرة أو شاة أو بيضة أو ناقة أو مهرة أو ما شاكل ذلك؛ كقول السيّب بن علس:

# دعا شجر الأرض داعيهم لينصره السنرُ والأَلْتَابُ<sup>(5)</sup>

(1) العمدة 1، 304، والبيت ورد بديوان كعب بن زهير، •قــال أبو حمرو: القنب: ألف وأقل، ولم نسمع ثلاثين وأربعين. وقال الأصمعي: هم الجــماعة من الفوارس نحو الثلاثين أكثر وأقل. واحــتج أبو حمرو بقول الجمدى:

#### بالف یکتب او پلنب

يكتب: يجمع الراجع ديوان كعب بن زهير، ص 43، والنابغة الجعدي: هو قيس بن عبد الله، وقيلي: حسان بن قيس بن عبد الله، عاش هشرين ومائة سنة، وقيل أكثر، راجع نهاية الأرب 3، 71.

<sup>(2)</sup> العمدة 1، 304.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق 1، 305، والبيتان وردا بالعمدة، قال ابن رشيق: فلكنى عما أحدثه الإسلام ومثل كما ترى» العمدة 1، 305.

<sup>(4)</sup> البيان العربي، ص 229.

<sup>(5)</sup> السدر: شجر النبق، واحدثه: سدرة (ج) سدر. الأثاب: شجر عظيم جدًا، من الفصيلة السوتية، كثير الفروع، ويتدلى من فروعه الجلور.

فكنى بالشــجــر عن الناس، وهم يقــولون في الكلام المــنثور: جــاء فــلان بالشــوك والشجر، إذا جاء بجيش عظيم، وقال عنترة العبسي:

يا شاة ما قنص لن حُلَّتْ له عرمتْ عليَّ وليتها لم تحرم

وإنما ذكر امىراة أبيه، وكان يهـواها، وقيل: بل كانـت جارية؛ فلذلك حرمـها على نفـه، وكذلك قوله:

# والشاةُ مُمكنةٌ لمن هو مرتمي(1)

وبيضة خدر لا يُرام خباؤها متعت من لهو بها غير مُعْجل كناية بالبيضة عن المرأة . . . ه<sup>(2)</sup>.

وتدلك هذه الأمثلة على سعة اطلاع ابن رشيق على ما كتبه المشارقة في فن الكناية، وأنه لم تفتمه قراءة كتاب الشعالبي السالف الذكر، نظراً لما كان يحظى به في أوساط أدباء المغرب؛ لأن «أهل المغرب العسربي كانوا أكثر احتفاء بهذا الرجل ومن أكثر الناس قربًا إليه»(3).

ويتفرع حديثه عن الكناية إلى القول بأنه قد اشتق منها الكنية؛ قال ابن رشيق: «ومن الكناية اشتقاق الكنية؛ لأنك تكني عن الرجل بالأبوة، فتقول: أبو فلان، باسم ابنه، أو ما تعورف في مثله، أو ما اختار لنفسه تعظيمًا له وتفخيمًا، وتقول ذلك للصبي على جهة التفاول بأن يعيش ويكون له ولده (4) وهو في هذا يتبع ما قاله بعض علماء المشرق

 <sup>(1)</sup> العمدة 1، 311، 312، وراجع فالنهاية في فن الكتابة، ص 17، 18، وهذا عجز بيت لعنترة صدوء:
 قالت: وأيت من الأعادى غيرةً

راجع الدينوان، ص 23.

<sup>(2)</sup> العمدة 1، 312، كلا ورد بالديوان ص 13، وهو بيت من المعلمة. وجاء بالحاشية: •شبه المرأة بالبيضة لبياضها ورفتها، وأضافها إلى الحدر لأنها مكنونة غير مبتذلة. وقوله •غير معجل، أي لم أفعله مرة ولا مرتين فأعجل عنه، ولكن فعلته مرارًا، واجع الديوان، ص 13.

<sup>(3)</sup> الكناية والتعريض، مقدمة التحقيق، ص 18.

<sup>(4)</sup> العمدة 1، 313.

كابن قستيبة والمبسرد، وإن كنا نرجح أن المسألة لها وجمه يتعلق باشتسقاق الكناية أهي من الستر أم من الكنية؟ ونود أن نوجه النظر إلى أن الكناية والتورية(1) تجتمعان في خاصيتي المعنى الغريب والبعيد، وتختلفان في أمور يجملها تمام حسان في الآتي:

أولهما: خساص بالمعنسى، وهو فارق الوضوح والحفاء في المعنى البسعيد الذي هو لازمٌ في الكنابة، ومن ثَمَّ لم يحسنج إلى قرينة، ولكنه خسفي في التورية، فاحسناج إلى قرينة.

وثانيها: أن التورية عكس الكناية تتكئ على الجناس أو المشترك اللفظي، ولعل هذا هو الذي جعل البلاغيين يعدونها في المحسنات.

وثالثها: لزوم القرينة في التورية، بعكس الكناية؛ قال الشاعر:

أيها المعرض عنّا حسبُك اللهُ تعالى

«المعرض» فرينة على أن اتعالى، تعني الأمر بالاقتراب،(<sup>2)</sup>.

والرأي عندي أن خساصية الستسر - وهي الجامعة بين الكناية والتسورية في الوضع اللغوي - هي التي ينطلق منها ابن رشيق في التوفيق بين المصطلحين، وقد يضمحل الفرق بينهما بمجسرد الالتفات إلى ما يسبق ويتلو الصورة الكنائية من عبارات في البيت الشعري تزيد من إيضاح المعنى وإبرازه وتحديد المقصود منه.

عقد ابن رشيق للتنبيع باباً جعله نوعاً من الإشارة؛ قيال: وقوم يسمونه الستجاوز وهو: أن يريد الشاعر ذكر الشيء فيتجاوزه ويلكر ما يتبعه في السعفة وينوب عنه في الدلالة عليه، وأول من أشار إلى ذلك امرؤ القيس يصف امرأة:

ويُضْحِي فنيتُ المسك فوق قراشها نثومُ الضحى لم تنتطق عن نفضًّل فقوله: يضحى فنيت المسك تتبيع، وقوله: نؤوم الضحى تتبيع ثان، وقوله: لم تنتطق

<sup>(1)</sup> قال السيد أحمد الهاشمي في تعريفها: «التورية لغة: مصدر وربّت الحير تورية إذا سترته، وأظهرت فيره، واصطلاحًا: هي أن يذكر المتكلم لفظًا مفرط له معنيان أحدهما قريب ظاهر ظهر مراد، والآخر بعيد خمفي هو المراد بقرينة، ولكنه وركّى هنه بالمعنى القريب فيستوهم السامع لأول وهلة أنه سراد، وليس كللك . . . ، جواهر إلبلاغة، ص 289، 290

<sup>(2)</sup> الأصول، ص 376، 377. حسب: اسم بمعنى كاف. يقال: مردت برجل حسبك من رجل كافيك.

عن تفضُّل تتبيعٌ ثالث، وإنما أراد أن يصفها بالترفُّه والنعمة وقلة الاستهان في الحدمة، وأنهـا شريَّفـة مكفيــة المؤنَّة، فجاء بما يتبع الصفة ويدل عليها أفضل دلالة،(1).

ومن اللافت أن التبيع هو الإرداف عند قدامة بن جعفر اوالإرداف عند قدامة وأبي هلال العسكري هو الكناية عند المتأخرين وهو التنبيع عند ابن رشيق والتورية أيضًا، مع أن المسمى واحد والشواهد تكاد تكون واحدة ا(12) ومن التبيع قول عمر بن أبي ربيعة: ابعدة مهوى القرط إما لنوفل أبوها، وإما حبد شمس وهاشمه (13)

وقال ابن رشيق: قوكل ما وقع من قولهم: طويل النجّاد، وكثير الرماد، وما شاكلهما فهو من هذا الباب، وقالت ليلي الاخيلية:

ومخرق عنه القميص تخاله وسط البيوت من الحياء سقيما

ارادت أنه يُجذب ويتُعلق به للحاجات لجوده وسؤدده وكثرة الناس حوله، وقبل: إلما ذلك لعظم مناكبه، وهم يحمدون ذلك . . .

وقال بعض الشعراء فملح وظرف:

فما يَكُ في من حيب فإنَّى جبانُ الكلب مهزول الفصيل (4)

أشار إلى كشرة غشيان الفسيوف، حتى إن الكلب عا أنس جبن أن يتبع ففسلاً عما سوى ذلك، وهزال فصيله، فقلً ما بقي منها. وبيت البحتري في صفة الذئب، ويروى لعمارة بن عقيل:

فأوجرتُه أخرى فأظللتُ ريشَها بحيث يكون اللبُّ والرحبُ والحقده(5)

(1) المبدة 1، 313، 314. (2) مصطلحات بيانية، ص 5. (3) المبدة 1، 314.

(4) قال حسنى عبد الجليل يوسف: ثم ينسب لشاعر بعينه، وإن كان أحسد مطلوب نسب لابن عرمة في عُشِيدًه لكتاب التيان، ص 38، وكلا عبد القادر حسين في عُشِيدًه للإشارات، ص 241. راجع المساح، ص 150. راجع المساح، ص 150. رقد ورد بالمساعتين، ص 387 مقابر/ على الشكل التالي:

ومهما في من حيب فإني جبان الكلب مهزول الفصيل

كما جاء بمفتاح العلوم، ص 405 وفيه تغيير طفيف:

وما يكن في من عيب فإنى جبان الكلب مهزول الفصيل

(5) العملة 1، 314، 315، 316، 321 ابتصرف، كلا رواه ابن رشبين في العملة 1، 321 وفضُّك على - يت أبن الطيب:

فيا بن الطاعنين بكل لدن مواضع يشتكي البطل السعالا

أراد الصفر، أو النحسر. راجع العملة 1، 321. وروي: «فأتبحتها» بدل فــأوجرته، وهو بيت من قصــيدة للبحتري يصف فيها اللثب ولقامه إياه، ومطلمها:

> سلام طيكم لا وفاه ولا عهد أما لكم من هجر أحبابكم بد؟ راجم الديوان 1، 369.

فأنت إذا تأملت هذه الأمثلة وغيرها أدركت أن المقصود بالتنبيع هو الكناية لا محالة، وقد لا يحتساج الأمر إلى دليل يُثبت أن ابن رشيق اقتبسها من كتب المشارقة، ولعلها - وقد بسلغت من الشهرة والذيوع مبلغًا - صارت صضربًا للأمثال في كتب الأدب والبلاغة.

عرض ابن رشيق للكناية ضمن بابكي للجار والإشارة، وكان يبدو أن الإشارة مع ما تضمته من أنواع هي الاخرى ضرب من المجار، إذ شمة قرائن يمكن أن تستدل بها على ذلك، منها أن التسبيع يسميه قوم التجاور، بمعنى المجار، وأن الشعريض أو الكناية أو الرمز أو الإيماء أنواع مجارية كنائية أيضًا.

وقد يكون من التحامل أن نصدم الأصالة عن ابن رشيق، فندَّعي أنه مقلد تـقليدا أعمى، كسما لا يمكننا أن نغلَّب جـانب الابتداع لديه على بقـية الجوانب الاخـرى؛ فإن تقليده يمكن الوقوف عليه في عديد الأمثلة التي ساقها، في حين نجد تفرده يكمن في استحسانه لبعض تلك الأمثلة، والتنبيه على أوجه تأويلها.

ومن الباحثين من يُجمل الحكم على تطور الأسلوب الكنائي، فيدَّعي أن الكناية فتمددت أسماؤها واتسع نطاقها عن ذي قبل، لكن معناها بقي عامًّا أفرب إلى المعنى اللغوي منه إلى المعنى الاصطلاحي (1) وهو رأي نتحفظ بإزائه؛ لكون أن الكناية أخذت في التحول إلى المعنى الاصطلاحي الذي لا يظهر في وضع التعريفات وحده بقدر ما يكون أيضًا في الوعي بالدلالة المقصودة من الكنايات، والبحث عنها في الشواهد والأمثلة.

حظیت الکنایة بعنایة الأمیر أبي محمد عبد الله بن محمد بن سعید بن سنان الخفاجي ت 466 للهجرة في کتابه اسر الفیصاحة، بحیث عرض لها تحت ما أسماه بباب «الکلام في الألفاظ المولفة» ويظهر منذ الوهلة الأولى أنه بحثها ضمن المنظور العام المتصل بالفصاحة والبلاغة، وبذلك فإن أحكامه یجب أن ینظر إلیها داخل هذا النطاق، وليس خارجه، وهو شيء لم يسبق إليه على الإطلاق.

وقال في ذلك: ومن هذا الجنس حُسنُ الكناية عما يجب أن يكنّى عنه في الموضع الذي لا يحسن فيه التصريح، وذلك أصلٌ من أصول الفصاحة وشرطٌ من شروط البلاغة، وإنما قلنا في الموضع الذي لا يحسن فيه التصريح؛ لان مواضع الهزل والمجون

مصطلحات بیانیة، ص 153.

وإبراد النوادر يليق بها ذلك، ولا تكون الكناية فيها مرضية؛ فإن لكل مقام مقالا ولكل غرض فنًا وأسلوبًا... (1) وبذلك فإن الكناية لا تليق في جميع المقامات والمواضع كما أن التصريح لا يُستحسن في كل المواقف. فمتى وافقت الكناية المعنى الذي عبرت عنه كانت أصلاً من أصول الفصاحة وشرطًا من شروط البلاغة. وفي ربط الكناية بالفصاحة والبلاغة محاولة لتأصيل هذا الفن والمودة إلى المنزلة اللائقة به ضمن أساليب العرب الراقية، وهي نظرة تدل على عمق آراء ابن سنان، وذلك هو الذي حلا ببعض المارسين إلى القول بأن: •دراسة الحفاجي للكناية دراسة تمتاز بالعمق والتحليل، فقد جعل الكناية أصلاً من أصول الفصاحة وشرطًا من شروط البلاغة، وهذا اتجاه لم يسبقه إليه أحد من علماء اللاغة، والما اللهاء اللهاء الكناية علماء اللاغة، وهذا المجاه الم يسبقه إليه أحد من علماء اللاغة، والما اللهاء الهاء اللهاء الهاء ال

والكناية عند ابن سنان مستحسنة وغير مستحسنة، فمن أمثلة الأولى قــول امرئ القيس:

نَصَرُنَا إِلَى الْحَسَنَى وَرَقُّ كَلَامُنَا ﴿ وَرَضْتَ فَلَلَّتُ صَعِبَةً أَيُّ إِذَلَالَ

لانه كنى عن المباضعة باحسن ما يكون من العبارة (3). وقد اعترض ابن الاثير على ابن سنان في هذه الكناية ؛ لأنه يعتبرها داخلة في التعريض، وليست من الكنايات، ومن الجلها رماه بالحلط (4)؛ لأن الكناية عنده لا بد فيها من جامع بين المعنى الحقيقي والمعنى المقصود ولئلا يلحق بالكناية ما ليس منها، ألا ترى إلى قوله تعالى: ﴿إِنَّ هَلَا أَحْمِ لَهُ فَيْعُ وَلِمُنَا أَخْمُ لَهُ فَيْعُ وَلِمُنَا الْعَمْ وَالْمُنَا أَخْمُ لَهُ فَيْعُ وَاحِدَةً ... ﴿إِنَّ هَلَا أَخْمُ لِلْلُكُ عن النساه، والوصف الجامع بينهما هو التأنيث (5)، ومع ذلك فنحن لا نوافق ابن الاثير في اعتداده بما أسماه بالصفة بن المعنين؛ لأن هذه الصفة قد يتمدّر تحقيقها في بعض الكنايات لعارض يعرض، ومع ذلك يقى التعبير الكنائى حاملاً نوعيته ومؤديًا لاغراضه البلاغية.

<sup>(1)</sup> سر الفصاحة، ص 155، 156.

<sup>(2)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 14.

 <sup>(3)</sup> سر الفصاحة، ص 156، وراجع الديوان، ص 32، وهو البيت الحامس والعشرون من قصيفة مطلمها:
 الاحم صباحاً أيها الطلل البالي وحل يعمن من كان في العصر الخوالي

وقال الشسارح: «قوله: وصرنا إلى الحسنى: أي إلى صا نعب من الأمور، ووق كلامنا: أي صرنا إلى السعبا وجد اللعب واللهو والغزل، فلم نرفع أصسواتنا لثلا يُشمر بنا. ووضت فللت: أي بعد امتناع وصمعوية، والمعنى: ليشها بالكلام والمفاواة، كسا يراض البعيس بالسير حسى يلل. وقوله «أي إذلال» محسمول على رضت، لأن معناه أذللت؛ الديوان، ص 32.

<sup>(4)</sup> المثل السائر 3، 49.

<sup>(5)</sup> المصدر السابق 3، 53.

ومن أمثلتها الحسنة في النثر: الكناية عن المرأة التي تُزف لزوجها؛ كقبول الحسين جعفر بن محمد بن ثوابة عندما أجاب أبا الجيش خمارويه بن أحمد بن طولون عن المعتضد بالله من كتابه بإنفاذ ابنته الــتى روَّجها منه، قوله: •أما الوديعــة فهي بمنزلة ما انتقل من شمالك إلى بمينك (1). وقول المتنبي - وهو من حسن الكناية -:

الله المعيِّث من ألم الشو ق إليها، والشوقَ حيث النحول<sup>(2)</sup> لأنه كني عن كذبها فيما ادعته من شوقها بأحسن كناية، وكذلك قوله: لو أن فنا خسر صبحكُم وبرزت وحدك عاله الغزل<sup>(3)</sup>

لأنه أراد - انهـزم - فكني عن هزيمت بعاقبه الغـزل، وتلك أحـسن كناية في هذا الموضع<sup>ه(4)</sup>.

ومن أمثلة الكنايات المستحسّنة عن الهزيمة بالتحيز اقتباسًا من قول الله تعالى: ﴿وَمَن يُولَهُمْ يُومَتْكُ دُبُرَهُ إِلَّا مُتَحَرِّفًا لِقِتَالَ أَوْ مُتَحَرِّزًا إِلَىٰ فَقَدْ بَاءَ بِغَضب مِنَ اللَّهِ وَمَأْوَاهُ جَهَنَّمُ وَبِقُسَ الْمَصِيرَ (5)[الانفال](5).

> وأما ما كان بخلاف المستحسّن - وهو من قبح العبارات - فقول المتنبي: إنى على شغفي بما في خمرها ﴿ لَاعْفُ مِمَّا فِي سراويلاتها(6) وهو من أمثلة أبي هلال العسكري، وقد عدُّه هو الآخر من ردئ الكنايات. قوقول الآخر:

<sup>(1)</sup> سر الفصاحة، ص 156

<sup>(2)</sup> سر الفصاحة، ص157. البيت ورد بديوان المتنبي مع تحوير طفيف على الشاكلة: تشتكي ما اشتكيت من طرب الشو ق إليها والشوق حيث النحول

راجع ديوانه، ص 427، وهو من قصيدة في مدح سيف الدولة مطلعها:

ما لنا كلنا جو يا رسول؟ أنا أهوى وقلبك المتبول

راجم ديوانه، ص 427.

<sup>(</sup>٣) كلا بالديوان بشرح البرقوقي 4، 18. وفتا خسر: هو اسم عضد الدولة.

 <sup>(4)</sup> سر المنفصساحة، ص 157، وقال السبرقدوقي: «اوله من ألم الشوق. . . إلغه يُروك من طرب المشوق؛ والطرب: خفة تحدث عند الفرح والحزن يقول: إن الحبسية تشكو من الشوق إلى مثل ما أشكو إليها، ثم كني عن تكذيبها في تلك الشكوى فقال: والشوق حيث النحول، يعني إن للشوق دليلاً من النحول، فمن لم يكن ناحلاً لم يكنن مشتالًا، يعني أن نحولي يدل على شوقي، أما أنت فللا نحول، وبالحريَّ، لا شوق. . . ، الديوان بشرح البرقوقي 3، 267.

<sup>(5)</sup> سر الفصاحة، ص 157

<sup>(6)</sup> المصدر السابق، ص 157.

تعطى الأكفُّ مِن الرَّخابِ<sup>(1)</sup>

تُعطين مِن رجلَيْكِ ما وقول الرضى يرثى والدته:

كأن ارتكاضي في حَشاك مسببا ركضُ الغليل عليك في أحشاشي(2)

لأنك إذا تأملت هذين ألبيتين وجدتهما يجريان من بيت امرئ القيس مجرى الضد؛ وذلك أن امرأ القيس عبر عسًا يجب أن يكنى عنه من المباضعة، فكنى بأحسن كناية، وهذان عمًا لا يجب أن يكنى عنها، فأتبا بالفاظ يجب أن يكنى عنها، فأتبا بالفاظ يجب أن يكنى عنها،

وإذا كان لابن سنان فضل في بحثه للأسلوب الكنائي، فيإنه يظهر أكثر في نقده لهذه الشواهد والأمثلة التي ساقها الم يكتف بإرسال الشواهد وبيان موضع الكناية منها كما فعل غيره من العلماء الذين سبقوه، بل تعدى هذا إلى النقد، فكشف عن الحسن الجيد من الكناية، وأماط اللثام عن القبسيح الردئ منها، مبينًا السبب في ذلك، وهذا أيضًا اتجاه قد انفرد به دون غيره عن سبقه من العلماء. . . (4). وذلك كُله يبرز ملكته النقدية التي تظهر - أكثر ما تظهر - في انتقاء الأمثلة، وإن كان مسبوقا إلى بعضها، أو تحليلها تحليلاً عميقًا مبنيًّا على ذوق مثقف، نستدل عليه في جعله امرأ القيس ـ وهو من الأقسدمين ..، والمتنبى - وهو من المحسدثين - مشكرًا أعلى. ومن تسلك المظاهر النقسدية الواضحة لديه اعتراضه على المفسرين لقوله تعالى: ﴿ ... كَانَا يَأْكُلُون الطُّعَامُ ... ﴿ ٢٠٠٠ الرُّحُ [المائدة]؛ كناية عن الحدث وليس الأمر على ما قال، بل معنى الكلام على ظاهره؛ لأنه كما لا يجوز أن يكون المبود محدثًا، كذلك لا يجوز أن يكون طاهما، وهذا شيء ذكره أبو عشمان الحاحظ، وهو صحيح، (5). فالخيلاف يكمن إذن في إرادة المعنى الحقيقي، وليس لازمُ المعنى كما ذهب إليه المسرون. ونحن إذا أردنا أن ننفذ إلى طبيعة العلاقة الرابطة بين المعنى القريب والمعنى البعيد، وكلاهما محتمل في الكناية، قلنا إن المعنى االقريب في الكناية ليس مرفوضًا تمامًا ولا غير مسحتمل، ولكن احتمال القصد للمعنى البعيد أقوى بحيث يصبح المعنى القريب قنطرة للعبور إلى المعنى البعيده(6)؛ فقد

<sup>(1)</sup> الرغاب: الأرض اللينة. وأرض رغاب: لا تسيل إلا من مطر كثير، أو لينة واسعة سهلة (ج) رغب.

 <sup>(2)</sup> الحشما: أصله ما دون الحمجاب عا يلي البطن كله من الكبد والطحمال والكرش وما تبع ذلك، والسبيت بديوانه 1، 32

<sup>(3)</sup> سر الفصاحة، ص 158.

<sup>(4)</sup> الأسلوب الكتائي، ص 14.

<sup>(5)</sup> سر القصاحة، ص 158.

<sup>(6)</sup> الأصول، ص 376.

يكون ابن سنان على حق، وقسد يكون المفسرون أيضًا على حق. ويظهر أن أسوراً في نفس ابن سنان وافقت أهواءً في نفس الجاحظ، ومنها انتسماؤهما لمذهب الاعتزال، فإن في كتاب اسر الفصاحة، ما يدل على ذلك(11).

ويتبع ابن سنان أبا هلال العسكري في فصله بين الكناية وبين الإرداف والتبيع، قال: قومن نصوت البلاغة والفصاحة أن تراد الدلالة على المعنى، فلا يستحمل اللفظ الخاص الموضوع له في اللغة، بل يؤتى بلفظ يتبع ذلك المعنى ضرورة، فيكرن في ذكر التابع دلالة على المتبوع، وهذا يسمى الإرداف والتبيع؛ لأنه يؤتى فيه بلفظ هو ردف اللفظ المخصوص بذلك المعنى وتابعه، والأصل في حسن هذا أنه يقع فيه من المبالغة في الوصف ما لا يكون في نفس اللفظ المخصوص بذلك المعنى (2). في حين أن هذا الفصل مسبوق إليه كما يكاد الدارسون يُجمعون على ذلك.

ومن الأمثلة التي ساقها للإرداف والتبيع اقول عمر بن أبي ربيعة: بعيدة مهوى القرط... البيت

وقول امرئ القيس<sup>(3)</sup>:

وتضحى فنيت المسك...البيت

وقوله أيضًا:

وقد أختدي والطير في وكناتها - بمنجرد قيد الأوابد هيكل -وقول البحتري :

وفون البحتر

فاوجرتُه أخرى فأضللتُ نصلَه بحيث يكون اللبُّ والرحبُ والحقد وقول عنزة:

الضاريين بكل أبيض مخلم والطاعنين مجامع الأضفان (4)

وهي نفس الشواهد والأمثلة التي ساقها قدامة والعسكري، وإن لم يصرح ابن سنان بذلك. وهي أمثلة مبتذلة أوردتها أفلب كتب البلاغة.

<sup>(2)</sup> سر الفصاحة، ص 221، 223.

<sup>(3)</sup> المجاز المرسل والكناية الأيعاد المعرفية والجمالية، ص 155.

 <sup>(4)</sup> سر القصاحة، ص 221، تسبه صساحب بقية الإيضاح لعمرو بن مسعليكوب، وقال: إن رواية للواونة:
 والضاربين، والمخذم: القاطع من السيوف، والأضغان: جمع ضغن وهو الحقد، ومجامع الأضغان: القلوب.
 وبهلا تكون كناية عن موصوف. راجع بفية الإيضاح 2، 151، 152

تطرَّق ابن سنان في موضع من كتابه إلى ما يُعرف بالمائلة، وإن لم يصرح بالتسمية، فقال: قومن نعوت الفصاحة والبلاغة أن يُراد معنى فيوضح بالفاظ تدل على معنى آخر، وذلك المعنى مثال للمعنى المقصود، وسبب حسن هذا مع ما يكون فيه من الإيجاز أن تمثيل المعنى بوضحه ويخرجه إلى الحس والمشاهدة، وهذه فائدة التمثيل في جميع العلوم؛ لأن المثال لا بد من أن يكون أظهر من المثل، فالغرض بإيراده إيضاح المعنى وبيانهه (1). وقد ضرب لها مثلاً بقول الشاعر – وهو الرماح بن ميادة –:

الم تك في يمنى بدبك جعلتني فلا تجعلني بعدها في شمالكا(2)

تركت بدى وشاحًا له وبعضُ الفوارس لا يُعنزَق (3)

ومن الحق أن نوجه النظر إلى أنه تتبع أبا هلال فيها، كما يؤكد بعض الدارسين: وعمد عن المماثلة بمثل ما تحدث به أبو هلال العسكري، (4) وكأن التعبير الكنائي لديه هو هذه الأقسام التي أوردها مجتمعة، وهي الكناية والإرداف والتبيع والمماثلة. ولذلك كان حريصا على إتبانها ملائمة للمقام الذي قيلت فيه، وإذا كانت الكناية صورة فهي وجزء من الكلام المنظوم بعضه مع بعض، وهي تؤدي دورها المطلوب بمناسبتها لطبيعة الموضوع، ومسلاء متها للغرض المنشود منها، ويذلك يكون التأليف جاريًا على العرف العربي الصحيع، (5)

وقد بين الخفاجي ضمنيًا بلاغة الكناية، وأنها تسمىو على كل كلام إذا حَقَّقت تلك الملاءمة مع المقامات، وقد يكون من الإنصاف التنبيه إلى ما امتار به من ذوق نقدي معلل

<sup>(1)</sup> سر الفصاحة، ص 223، 224.

<sup>(2)</sup> البيت ورد في بغية الإيضاح 2، 166 بشكل مغاير؛ هو:

ابيني افي بمنى يديك جعلتني فأفرحُ أم صيرتني في شمالك؟

وقال الأمدي في الرماح: «الرماح بن أبرد بن شريان. . . وهو المعروف بابن ميادة، شاهر محسن متأخر، مدح في المولتين . . . المؤتلف والمختلف، ص 180 . والبيت في نقد الشــمس بتحقيق د. محمــد عبد المنعم خفاجي، ص 160 مم بيت آخر هو:

ولو أنني أذنبت ما كنت هالكًا على خصلة من صالحات مهالكا

<sup>(3)</sup> الوشاح: خيطان من لؤلؤ رجوهر، منظومان، يخالف بينهما، معطوف أحدهما على الآخر.

<sup>(4)</sup> المجاز المرسل والكنابة الأبعاد المعرفية والجمالية، ص 54.

<sup>(5)</sup> المرجع السابق، ص 154.

ظهر في ملكة التحليل والتمييز بين ما كان مستحسنًا من الكناية وما لم يكن، وكان يبدو من نتيجة ذلك نزعته التوفيقية بين نماذج الشعر القديم والمحدث في الكنايات.

يكاد الدارسون يُجمعون على فضل عبد القاهر الجرجاني (ت 471 هـ) في التقدم بمباحث البيان العربي إلى الشأو الذي لم يبلغه غيره من العلماء، حتى عُدُّوا كلَّ من أتى بعده مقلدًا له آخذًا على منواله؛ لأنه إما أعاد صياغة أفكاره، أو بسطها بسطا مستفيضًا، أو انطلق منها لبغرع عنها المسائل، أو يضيف إلى جهوده بعض الجزئيات.

ومن المفيد العلمُ أن عبد القاهر أشسار بعض الإشارات إلى الكنايات في كتابه •أسرار البلاغة» بما نعتبره مكمّــــلاً لآرائه الواردة في «دلائل الإعجاز»، وهي آراه اتسمت بالعمق نتيجة تحليل وتفسير وموازنة قلَّما نعثر عليها عند غيره من العلماء.

> من ذلك أن الجرجاني عرض في كتابه أسرار البلاغة إلى الأبيات التالية: ولما قضسينا من منى كلَّ حساجة ومستع بالأركان مَّن هو ماسسعُ وشُدت على دُهم المهارى رِحالُنا ولم ينظر الغادي الذي هو رائسع اخسلنا باطراف الأحاديث بيننا وسالت باعناق المَطَّى الأباطع ع(1)

وعلَّى عليها بقوله: •ثم دَلَّ بلفظة الأطراف على الصفة التي يختص بها الرفاق من التصرف في فنون القول وشجون الحديث، أو ما هو عادة المتطوفين من الإشارة والتلويح والرمز والإيماه (2) وبذلك فإن الكناية عنده تتفرع إلى الفروع التي ذكرها، وقد عدَّما السكاكي فيما بعد أنواعًا للكناية باعتبار ما بينها من تفاوت في القرب والبعد والحفاء والتجلي. ويظهر الوعي بالفن الكنائي أيضًا في إيراده لحادثة •عدى بن حاتم الذي الشبه عليه المراد بلفظ الحيط في قوله تمالى: ﴿ ... حَنْ يَبَسُنُ لَكُمُ الْمَعْطُ الأَيْعَمُ مِنَ الْمَعْطِ الأَيْعَمُ مِنَ الْمُعْطِ الأَيْعَمُ مِنَ الْمُعْطِ الأَيْعَمُ مِنَ الْمُعْطِ الأَيْعَمُ مِنَ الْمُعْطِ اللهِ على الظاهر، فقال له رسول الله ﷺ:

<sup>(1)</sup> أسرار البلاغة، من 21، 22. كلا وردت الأبيات في بنية الإيضاح 2، 101، وقال في الحاشية: همي الكثير بن حبد الرحمن المسروف بكثير عزة، وقبيل: لابن الطثرية، وقبل لعبقة بن كعب بن زميسر المروف بالمشهرة، والأدكان: الركبان الكعبة، والدهم: السود، والمهارى: جمع مهرية وهي نوق منسوية إلى مهرة، والمنادي: السئار في أول النهار، والرائع ضده، والإيناطع جمع بطحاء وهي مسيل واسع فيه رمل ودقائق المفسى، وقبد ذكر من عدَّ علم الأبيات والله على أصل المواد أن أصبله فيها: ولما رجمعنا من منى أعدانا من الكلام، والزائد على هذا فيها تطويل عند لا فائدة فيهه.

<sup>(2)</sup> أسرار البلاخة، ص 22، 23.

 إن وسادك لطويل عريض، إنما هو الليل والنهار؟ (1). فقد كنى عليه السلام عن النباء بعرض القفا.

ولشد ما يفجول الجرجاني بحديثه الطريف عن السرقة، فيتطرق إلى المعاني المشتركة التي لا تعتبر السرقات فيها سرقات؛ لكونها لا تختص بملكية أحد من الناس وبالتالي فلا تفاضل فيها بينهم، ق... فأسا إذا ركّب عليه معنى، ووصل به لطيفة، ودخل إليه من باب الكناية والتعريض والرمز والتلويح، فقد صار بما غير من طريقته واستونف من صورته، داخلاً في قبيل الخاص الذي يتملك بالفكرة والتعمل، ويُتوصل إليه بالتدبر والتأمل (2) وهذا النوع هو مظن السرقة الذي تقع فيه، وذلك بأن معناه صيغ صياغة فيها كثير من الحفاء والبعد لا يُتوصل إلى إدراكه إلا بكثرة التفكير والتدبر والتأمل، وهي بذلك ليست كالمعاني الظاهرة «المعادة؛ فإنها معرضة للأفهام متسلطة على فكر، الانام ومن ها هنا قلً اختراع المعاني، وقلت السرقات فيها؛ وصارت إذا وقعت أشهر (3)

ويبدو أن الجرجاني يَعدُ التعبير الكنائي داخلاً في أصالة المبدع وأساساً من أساساته ما دامت تلك الأصالة هي سبب صياغة المعاني الثواني والمكونة لمنسيجه وخيوطه البعيدة. وهكذا يبدو هذا الوعي فيما ساقه من أمثلة تبرز قيمة التعبير الكنائي إذا أتى مُصرحًا به، قال: "فضمن الصريح قبولهم "فلان طويل السيد، يراد فضل القدرة، فأنت لبو وضعت القدرة ههنا في موضع البد أحلت، كما أنك لو حاولت في قول النبي على البنائي أسرع لحاقًا بك يا رسول الله؟ فقال: أطولكن يدًا، يريد السخاء والجود وبسط البد بالبذل، أن تضع موضع البد شيئًا مما أريد بهذا الكلام خبرجت عن المعقول؛ وذلك أن الشبه ماخوذ من مجموع الطول والبد مضافًا ذاك إلى هذه، فطلبه من البد وحدها طلب الشيء على غير وجهه، (4). ويبدو أن الجرجاني لم يهمل الإشارة للقرآن والحديث النبوي أثناء حديثه عن الكناية في كتابه «أسرار البلاغة» بخلاف دراسته في «دلائل الإعبجار»، إذ «تجنب عن الكناية في كتابه «أسرار البلاغة» بخلاف دراسته في «دلائل الإعبجار»، إذ «تجنب إيراد الأمثلة والشواهد من القرآن الكريم والحديث النبوي الشريف» (5).

<sup>(1)</sup> أسرار البلاغة، ص 297.

<sup>(2)</sup> أسرار البلاخة، من 315.

<sup>(3)</sup> قراضة الذهب، ص 20.

<sup>(4)</sup> أسوار البلاغة، ص 330.

<sup>(5)</sup> المجاز المرسل والكناية الأبعاد المعرفية والجمالية، ص 157.

قام الجرجاني بتعريف الكناية في كتابه الالالله الإهجاره، مؤيدًا ذلك بعديد الامثلة والشراهد، متخذًا من التحليل منهجًا لعرض أفكاره وبسطها بسطًا لا تناقض فيه ولا غمصوض، وقال في ذلك: والمراد بالكناية أن يريد المتكلم إثبات معنى من المعاني فلا يذكره باللفظ الموضوع له في اللغة، ولكن يجئ إلى معنى هو تاليه وردفه في الوجود فيومئ به إليه، ويجعله دليلاً عليه، مثال ذلك قولهم: «هو طويل النجاده، يريد طويل القامة، والمراد أنها القامة، والمتورم الفحى»، والمراد أنها مترفة مخدومة لها من يكفيها أمرهاه (1). وهو تعريف يلتقي فيه مع قدامة بن جعفران لم يكن هو نفس تعريف قدامة للإرداف - ويؤكد بعض الدارسين أن «الاطلاع على القولين يفيد أن الافكار هي أفكار قدامة بن جعفره وأكثر الالفاظ المستعملة عند هذا المتبسها الشيخ عبد القاهر، والاسلوب هو ذاته (2).

ومن المؤكد أن فضل الجرجاني يعود في توفيقه بين التعريف وبين كثرة الأمثلة التي ساقها، وفي حسن إبرازه لدلالة الكناية الاصطلاحية، وهو بهذا يكون قد أخرجها من دلالتها اللغوية العامة، وهي الستر والإخفاء.

ويكشف الجرجاني عن طبيعة الاسلوب الكنائي وبنيته الدلالية، فيرى أن ذكر معنى ما قد يُسوصل إليه بذكر معنى آخر يقوم صقام الرديف أو المرادف، وفي ذلك يقول<sup>(3)</sup>:

ق. . . فقد أرادوا، معنى ثم لم يذكروه بلفظه الحاص به، ولكنهم توصلوا إليه بذكر معنى آخر من شأته أن يسردفه في الوجود، وأن يكون إذا كان، أفلا ثرى أن المقامة إذا طالت اطل النجاد؟ وإذا كنت المرأة مسرفة لها من يكفيها أمرها ردف أن تنام إلى الضحى؟ (4).

<sup>(1)</sup> دلائل الإعجاز، ص 52.

 <sup>(2)</sup> نحو الصنوت ونحو المنن، ص 99، ويرى تعهم صلوبة أن التعريفين هنما تعريف أوسطو في تسلخيص الحظابة لابن رشد، المرجع السابق، ص 99.

 <sup>(3)</sup> لم يأخط من أمثلة للأمة إلا قول امرئ الليس «تؤوم الفسمي» راجع تحو الصوت وتحو المتى، ص 99،
 وقال ابن رشيق: «وقوله:

ريضحي فتيت المسك فرق فراشها نؤوم الفحى لم تتطق من تفضل فقوله: افتيت المسكه يدل على أنها متسلكة، وكلكك قوله: نؤوم الفسحى»، وقوله: الم تتطق من تفضل، من النطاق يمني أنها مخدومة مكفية المؤونة، فقد أتى في هذا البيت بثلاث إشارات كلهسا تتبع ترك الصفة، وأتى بما يدل طبها، وبعضهم يسمي هذا النوع الإرداف، قراضة اللعب، ص 37.

<sup>(4)</sup> دلائل الإعجاز، ص 52.

عاد الجرجاني إلى تراث سابقيه وغربله، واستخرج منه زبدته، ولولا ذلك لما وجدت هذا الفيض الزاخر من الامثلة، وهذه المناقشة التي تثير في ذهن القارئ التساؤل الذي ما يلبث أن يتهافت، نتيجة اقتناعه بآرائه، القد قرأ عبد القاهر معارف سابقيه، واكب على قراءة التراث اللفوي والنحوي والبلاغي، واستوعب محتواه، وهضم أفكاره، ثم أخرجها للدارسين في ثوب قشيب، فاتسم البحث البلاغي عنده بالخصوية والعمق ودقة النظر ورهافة الإحساس وسعة الافق والاحتكام إلى الذوق وإعمال الفكر في استشفاف مرامى النص الادبي واستكناه أسراره وسبر أغواره (1).

ولا مانع أن نقف على قيمة جهوده في الكناية بموازنها مع أعسمال علماه النقد العربي، وهم من المسهمين في تطور الأسلوب الكنائي، ولم في ستطيعوا أن يخطوا بهذه اللواسة الناشئة خطوات ذات بال في معارج الضبط؛ لأنهم لم يعنوا عناية كافية بتحديد المصطلح تحديدا علميًا، وإنما كانت ألفاظهم الاصطلاحية تستعمل في الأغلب الاعم بدلالاتها اللغوية العامة المتعددة والمحتملة... ه(2).

ومن اللافت أن بحثه للكناية تابع فيه ابن سنان الخفاجي أو هكذا بدا لي؛ وذلك عندما نظر إليها داخل دائرة الاستعارة والنمثيل، بحيث رجَّحها على الحقيقة، وهذه نكتة عجية تزيد في ضخامة جهد عبد القاهر بين علماء البيان، قال: فقد أجمع الجميع على أن الكناية أبلغ من الإفصاح، والتعريض أوقع من التصريح... فنحن وإن كنا نعلم أنك إذا قلت: هو طويل النجاد، وهو جم الرماد كان أبهى لمعناك وأنبل من أن تدع الكناية وتصرح بالذي تريد<sup>(3)</sup>. وقد أصبحت تلك الصور الحيالية تشكل فيما بعد مباحث علم البيان، ولعله ومن أجل هذه الروى النافذة لجوهر الصورة عدَّ المؤسَّس الحقيقي للفنون البلاغية.

لقد أزال الجرجاني اللبس عن طبيعة التعبير الكنائي، وحدد وظيفته في أداء المعنى، فهي لا تزيد في الماني بقدر ما تثبتها، قال: ٥... تفسير هذا أن ليس المعنى إذا قلنا إن الكناية أبلغ من التصريح أنك لما كنيت عن المعنى زدت في ذاته، بل المعنى أنك زدت في إثباته فجعلته أبلغ وأكد وأشد، فليست المزية في قولهم: ٩جم الرماد، أنه دل على قرى أكثر، بل إنك أثبت له القرى الكثير من وجه هو أبلغ، وأوجبته إيجابًا هو أشد، وادعبته دعوى أنت بها أنطق، وبصحتها أوثق، (٩). ولا بد في الإثبات من دليل لا يراه

مصطلحات بيانية، ص 157.
 الأصول، ص 361.

<sup>(3)</sup> دلائل الإعجاز، ص 55، 56.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، ص 56.

عبد القساهر إلا في المعنى الأول، وإذ الكناية فيها إثبات المعنس بالدليل والبرهان بخلاف التصريح، فإن فيه إثبات المعنى من غير دليل ولا برهان...،(١).

ولا شك أن الدصوى بالبينة أصر داخل في المنطق، وأدعى إلى الاصتقاد والقبول والإثناع في نهاية المطاف، لا بل أبلغ من أنه لو صيغ المعنى صياغة حقيقية؛ لأن «كل عاقل يعلم - إذا رجع إلى نفسه - أن إثبات الصفة بإثبات دليلها، وإيجابها بما هو شاهد في وجودها أكد وأبلغ من الدعوى من أن تجئ إليها فتثبتها هكفا ساذجًا غفلاً... أ<sup>(2)</sup>؛ فالاستبطان يكشف بدوره عن قيمة الدليل ما دام الأصر قد تحول عندئذ إلى شبه محاجة عقلية، وفي ذلك شيء من المبالغة؛ لأن تأثرنا قد نجهل مصدره أهو من طريق العقل أو من طريق الوجدان؟ وكلما زاد تأثرنا اقتنعنا لا إراديًا بفحوى التعبير الكنائي.

ورغم ذلك بأبى بعض الدارسين أن يوقف فضل الكناية على إثبات الصفة بالدليل، بحيث أن قيمتها التمبيرية تتعدى ذلك، وهو ما يظهر في عديد الأمثلة والشواهد ونستطيع أن نقبل ما يراه البلاغيون - وعلى رأسهم عبد القاهر - بأن كل قيمة للتعبير الكنائي في كونه إثبات الصفة بإثبات دليلها وإيجابها بما هو شاهد في وجودها؛ فالكناية قد تكون أكثر من ذلك امتلاءً وحيوية، والأمثلة التي يذكرها البلاغيون... نستطيع أن غد فيها أكثر من إثبات صفة بواسطة دليل، أو أنها كناية عن موصوف، أو كناية عن نسبة، كما يذكر السكاكي، ومن وليه (3).

ومن الحق أن الجرجاني أحرك بفهمه الشاقب أن الكتاية والتعريض قد لا يجديان مثل التصريح والكشف، خاصة إذا كان المقام يستدعي الإطالة للإفهام؛ كالأمر بالتواصل، والنهي عن التقاطع، وقد أورد فيهما نصاً للجاحظ من كتابه البيان والتبيين، وقد نسبه هذا الاخير لابن المقفع (4) وخدمه بقوله: «ققيل لابي يعقوب هلا أكتفى بالأمر بالتواصل عن النهي عن التقاطع؟ قال: أو ما علمت عن النهي عن التقاطع؟ قال: أو ما علمت أن الكتاية والتعريض لا يعملان في العقول عمل الإيضاح والتكشيف؟ ١١٥٥٤. ويظهر أن قيس بن خارجة خطب خطبة طبلة يوم كامل؛ لأن المقام تطلّب ذلك، خاصة وأنه أراد

<sup>(1)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 15.

<sup>(2)</sup> دلائل الإصمال، ص 57، 58.

<sup>(3)</sup> رجاء عيد، فلسفة البلاغة بين التقنية والتطور، ص 422.

<sup>(4)</sup> البيان والتيين 1، 115، 116، 117.

<sup>(5)</sup> دلائل الإعجاز، ص 130.

أن يُفهم ويُقتع، ولم تكن الكناية والتعريض كافيةً لمثل ذلك الأمر.

والكناية من هذا الضرب الذي الا تصل منه بدلالة اللفظ وحده، ولكن يدلُّك اللفظ على معناه الذي يقضيه موضوعه في اللغة، ثم تجد لذلك المعنى دلالة ثانية تصل بها إلى الغرض، ومدار هذا الأمر على الكناية والاستعارة والتمثيل. . . أولا ترى أنك إذا قلت: هو كثير رماد القدر، أو قلت: طويل النجاد، أو قلت في المرأة: نؤوم الضحي، فإنك في جميع ذلك لا تفيد غـرضك الذي تعني من مجـرد اللفظ، ولكن يدل اللفظ على معناه الذي يوجبه ظاهره، ثم يعقل السامع من ذلك المعنى على سبيل الاستدلال معنى ثانيًا هو غرضك؛ كمعرفتك من كثير الرماد أنه منضياف، ومن طويل النجاد أنه طويل القامة، ومن نؤوم الضحى في المرأة أنها مترفة مخدومة لها من يكفيها أمرها»(1)، ولشدُّ ما يُعجّب الدارس بمنهج عبد القاهر الجرجاني الذي يبدأ فيه بتنزيل المسائل تنزيلاً عامًا، ثم ما يلبث أن يتسدرج منها إلى التخصيص حتى يفتت المسألة إلى أصفر وحدة مكونة لها؛ فالكناية والاستعارة والتمثيل كلهما تجتمع في أن المقصود منها هو المعنسي البعيد أو المعنى المعنى، الذي بُستدل عمليه من وضع الالضاظ وضعًا مسخالصًا لدلالتها السلغوية الأصلبة؛ لتصل في النهاية إلى الغرض الذي أراده المتكلم. وأيد هذه الفكرة بما ضربه من الامثلة والشواهد مبتديًا بالكناية باعتبارها أول ما بدأ به، وقام بتحليل تلك الشواهد واستخراج الفائدة منها مستندًا إلى ذوقه الأدبي، ففهذا المنهج القائم على تذوق النصوص والاحتكام إلى الذوق الادبى قد أعطى مبحث الكنايـة عمقًا وخصوبة ودقة لم نجدها عند غیرهه<sup>(2)</sup>.

عرض عبد القاهر إلى وظيفة المعنى الأول في الكناية (3)، وهو ما تجود إرادة معناه، فبيَّن طبيعة، وضرورة تمكنه في الدلالة؛ لأنه - بما اختص به - وسبط بين السامع والمعنى الثاني، كما بين الشروط الواجب توفسرها فيه، كمقلة الكلفة، وضرب له مشالاً بقول الشاعر:

لا أمتع العوذَ بالفصال ولا ابتاع إلا قريبة الأجـل(4)

دلائل الإعجاز، ص 202.

<sup>(2)</sup> مصطلحات بيانية، ص 158.

<sup>(3)</sup> دلائل الإعجاز، ص 207.

وهو من الأنواع التي يظهر فيها التمكن والبعد عن التكلف. ومن المؤسف أن عبد القاهر يكاد لا يضيف شيئًا إلى ما قال عن خصائص المعنى اللغوي الأول، كاعتباره معنى لغويًا ظاهرًا، بخلاف المعنى الثاني وهو المعنى الرمزي الباطن (11). وقد يجئ المعنى الأول لا يؤدي وظيفته الدلالية، ويضرب عبد القاهر لذلك مشلاً بقول العباس بن الاحتف:

سأطلب بُعدَ الدار حنكم لتقربوا وتُسكبُ عيناي الدموعَ لتجمدا<sup>(2)</sup> وعثَّ عليه بقوله:

ابدأ فدلَّ بسكب الدموع على ما يوجبه الفراق من الحون والكمد، فأحسن وأصاب . . .

ثم ساق هذا القياس إلى نقيضه فالتمس أن يدل على ما يوجبه دوام التلاقي من السرور بقوله «لتجمدا» وظن أن الجمود يبلغ به في إفادة المسرة والسلامة من الحزن ما بلغ سكب الدمع في الدلالة على الكآبة... (١٥٥٠) فقد بدا التكلف واضحا، والتنافر الدلالي بارزا بين الأجزاء المكونة للمعنى، ثم أفاض عبد القاهر في تحليل هذه الفكرة إفاضة كبيرة واستشهد أثناء ذلك بعديد الأمثلة والشواهد التي تدل على سعة اطلاع على التراث الأدبى، وعلى معرفة عميقة بأسرار العربية.

وتراه يعقد فسعلا في الكناية والتعريض بين فيه فضل إثبات الصفة من طريق غير التصريح بقوله ف... كذلك إثباتك الصفة للشيء تثبتها له إذا لم تُلقه إلى السامع صريحًا وجئت إليه من جانب التعريض والكناية، والرمز والإشارة كان له من الفضل والمزية، ومن الحسن والرونق ما لا يقل قليله، ولا يجهل موضع الفضيلة فيهه (4). ولعل هذا كله يكون أدخل في الكناية، وهو ما يؤكد أن الجرجاني سنَّ النهج الذي سار عليه البلاغيون بعده، وأنه بذكره فضل الكناية وأنواعها من تعريض ورمز وإشارة يكون قد سبق غيره إلى هذه النكت الهامة في إبانة جماليات الكناية؛ وبذلك المحدث الجرجاني عن كل نقطة في أسلوب الكناية، وجاء بعدد كبير من الأمثلة والشواهد وتحدّث عن قيمتها الفنية ...، (5).

<sup>(1)</sup> اقتبسنا هذه الفكرة من كتاب مجهول البيان، ص 98.

<sup>(2)</sup> سكب الماء ونحوه سكبـاً، وسكويًا. والهاء ونحوه سكبًا ونسكاباً: صـبه، فهو مسكوب. ولم أصـُر على البيت بديواته، وهو في المواونة، ص 66.

<sup>(3)</sup> دلائل الإعجاز، ص 208.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، ص 236.

<sup>(5)</sup> المجاز المرسل والكناية الأبعاد المعرفية والجمالية، ص 156.

ومن الأسس الهامة التي سبق إليها الجسرجاني غيره تقسيمُ الكناية إلى ما سسيعرف بكناية السبة، فيدَعون التصويح بذلك ويكنون عن جمعلها فيه بجعلها في شىء يشتمل عليه ويتلبس به، ويتوصلون في الجسملة إلى ما أرادوا من الإثبات من الجههة الظاهرة المعروفة، بل من طريق يخفى، ومسلك يدق، ومثاله قول زياد الاعجم:

إن السماحة والمروءة والندى في قبة ضُربت على ابن الحَسْرَج

أراد كما لا يخفى أن يثبت هذه المعاني والأوصاف خلالاً للممدوح وضرائب فيه، فترك أن يصرّح . . . وعدل إلى ما ترى من الكناية والتلويح، فجمل كونها في القبة المضروبة عليه عبارة عن كونها فيه وإشارة إليه . . . . 10 .

قال صاحب الإيضاح: «فإنه حين أراد ألا يصرح بـإثبات هذه الصفات لابن الحشرج جمعها في قبة تنيها بذلك على أنها صحلها ذو قبة، وجعلها مضروبة عليه لوجود ذوي قباب في الدنيا كثيرين، فأفاد إثبات الصفات المذكورة له بطريق الكناية... ، (2). وهذا القسم هو ما سسمي - فيما بعد - بكناية النسبة في كتب البلاغيين المتأخرين، ويرجع الفضل فيه والسبق إليه إلى الجرجأني كما يظهر في النص المذكبور آنفًا. وقد جعل من نظيره قول المقائل «المجد بين ثوبيه» والكرم في برديه؛ وذلك أن قبائل هذا يتوصل إلى إثبات المجد والكرم للمسمدوح بأن يجعلهما في ثوبه الذي يلبسه، كما توصل زياد إلى إثبات السماحة والمروءة والذي لابن الحشرج بأن جعلهما في القبة التي هو جالس فيها (3). كما يعود إليه الفيضل في قسم آخر هو الكناية عن الصفة؛ كما في قول القائل:

وما يَكُ في من حيب فإني للجبان الكلب مهزول الفصيل

فبدل أن يصرِّح بوصفٌ نفسه بالكرم والفسافة كنى عن ذلك بجبن الكلب، وهزال الفصيل؛ فكلبه مؤدب، وجنابه مألوف. ونظيره قول ابن هرمة:

## لا أمتع العوذ بالفصال

وقول نصيب:

لمسبد المرزيز على قومه وخسيرهم مننٌ ظاهره فَبابُك اسسهلُ أبوابهسم ودارُك مآهـَــولهُ عامره وكلبك آنَس بالزائزين مــــــن الأم بالابنة الزائره<sup>(4)</sup>

<sup>(1)</sup> دلائل الإهجاز، ص 237. (2) بغية الإيضاح لتلخيص المفتاح في علوم البلاغة 3، 158.

<sup>(3)</sup> دلائل الإعجاز، ص 238. (4) دلائل الإعجاز، ص 237، 238، 239

ولقد أكثر عبد القاهر من التمثيل لكل ضرب إكثاراً يدل على وعي عميق بسر التعبير الكنائي، ونوع الأمثلة وقام بتحليلها تحليلاً أدبيًا عماده اللوق الناقد الناف له إلى جوهر المعاني وخصائصها. ويكاد الدارسون يُجمعون على سبقه لأهم قسمين من أقسام الكناية وهما: كناية الصفة، وكناية النسبة؛ إذ فيسدو أنه وُفق إلى مسألة فرعية في الكناية، هي تقسيمها إلى كناية عن نفس الصفة، وكناية عن إثبات الصفة نثبتها من جانب التعريض والكناية، (1).

ويوجُّه عـبدُ القاهر نظرنا إلى أن الكناية عن نسبة قــد تكون منفيــة ومثبــتة، ويمثَّل للمنفية منها بقول الشنفري يصف امرأة بالعفة:

يبت بمنجاة من اللوم بينها إذا ما بيوت بالملامة حلَّت إذ نفى عنها اللوم بنفيه عن بينها، ومثل للمثبتة بقول زياد الاعجم: إن السماحة والمرومة والندى

لأنه أثبت تلك الحلال لمدوحه بجعلها مجموعة في القبة المضروبة عليه (2).

كما تفطن عبد القاهر إلى أن التعبير عن المعنى الواحد بكنايات عديدة لا يجعلنا ندعي تناسب تلك الكنايات؛ لكونها تأتي غالبًا متفاوتة فيما بينها، قال: قواعلم أنه ليس كل ما جاء كناية في إثبات الصفة يصلح أن يحكم عليه بالتناسب، فلا يجوز أن يُجمعل قوله: وكلبك أرأف بالزائرين، مثلاً نظيراً لقوله: مهزول الفصيل، وإن كان الغرض منهما جميعًا الوصف بالقرى والغيبافة، وكانا جميعًا كنايتين عن معنى واحد؛ لان تعاقب الكنايات على المعنى الواحد لا يوجب تناسبها... ع<sup>(3)</sup>. وقلما تجد من البلاغيين قبل عبد القاهر من سلك طريقته في الدقة وفحص الخصائص الفنية للكناية والعودة بها إلى أصغر جزئياتها المكونة لها. فإذا كان المعنى واحداً وتم التعبير عنه بالكنايات، فلا يعني ذلك أنها جميعًا متناسبة في التعبير عنه، وفي درجة وقوة صياغته وتشكيله.

ومن الطريف في بحثه للكناية أن معرفة المعنى فيها عقلي لا لفظي؛ قال في ذلك: «وأن تنظر إلى الكناية، وإذا نظرت إليها وجدت حقيقتها ومحصول أسرها أنها إثباتُ المعنى، وأنت تعرف ذلك المعنى من طريق المعقول دون طريق اللفظ...ه<sup>(4)</sup>.

<sup>(1)</sup> نحو الصوت ونحو المعنى، ص 99.

<sup>(2)</sup> دلائل الإعجاز، ص 239

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص 240، 241.

<sup>(4)</sup> دلائل الإعجاز، ص 330.

ولا يفتا ينتقل بك إلى ضرب الأمثال وتحليلها وسبر أغوارها، حتى يجعلك مقتمًا بآراته، قال: «فليس من لفظ الشعر عرفت أن ابن هرمة أراد بقوله: «ولا أبتاع إلا قريبة الأجل» التمسدح بأنه مضياف، ولكنك عرفته بالنظير اللطيف. . . فطلبت له تأويلا، فعلمت أنه أراد أنه يشتري ما يشتريه للأضياف، فإذا اشترى شاةً أو بعيراً كان قد اشترى ما قد دنا أجله؛ لأنه يُذبح وينحر عن قريب»(1).

ويهمنا في هذا كله المنهج الذي اصطنعه عبد القاهر الجرجاني في بحثه للكناية، وهو منهج فريد لم يسلكه البسلاغيون قبله فيما أعلم؛ إذ يغلب عليه التكامل في كل خطوة منه، سواه أتعلق الامر بتعريف الكناية، أو تقسيمها على غير المعتاد، أو بيان بلاغتها وقيمتها التعبيرية في ضوه صور البيان الاخرى كالاستعارة والتمشيل، أو في إبرازه للجزئيات المتناهية والمكونة للفن الكنائي، وقد استعان في كل ذلك بالتحليل الذي قوامه التذوق السليم للأدب العربي.

ولم يهمل الجرجاني الحديث عن التعريض- وإن أتى ضمن إشارات - كما هو الحال في باب القصر والاختصاص إذ قال: ﴿ ليس الغرض من قوله تعالى: ﴿ ... إِنَّا يَتَذَكُرُ أُولُوا الْأَلَابِ ﴿ ... إِنَّا يَتَذَكُرُ أُولُوا الْأَلَابِ ﴿ ... إِنَّا الْكَفَارِ وَأَنْ يَقَالَ الْأَلَابِ ﴿ ... } [الرعد]، أن يعلم السامعون ظاهر معناه، ولكن أن يذم الكفار وأن يقال إنهم من فرط العناد ومن غلبة الهوى عليهم في حكم من ليس بذي عقل، وإنكم إن طمعتم منهم في أن ينظروا ويتذكروا كنتم كمن طمع في ذلك من غير أولي الأباب، (2).

ومن البين أنه لم يعرفه، أو يبين صلت بالكناية، وإن جاءا مسقرونين في اكثر من موضع في ادلائل الإعجازة، وتدل الشواهد التي ضربها له وكافة تعقيباته عليها على أنه سبر أغواره، وعلم الغرض من اللجوء إليه بدل التصريح، ومن أمثلته في ذلك قول الله تعالى، وقد جاء ضمن مباحث الماء: ﴿إِنَّهَ أَنْتَ مُلْرُ مَن يَخْدَاهَ ٢٠٠٠ ﴿ [النازعات]، وقول الشاعر: وقوله عز اسمه ﴿ ... إِنَّمَا تُعَدِّرُ اللَّهِينَ يَخْدُونَ رَبُّهُم بِالْفَبِ ... ٢٠٠٠ ﴾ [فاطر]، وقول الشاعر: أنا لم أرزق محبتها إلى المعبد ما رُزقا(3)

<sup>(1)</sup> دلائل الإعجاز، ص 331.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، ص 272.

<sup>(3)</sup> وقيه ما يسمى في مذهب البديع برد أعجاز الكلام على ما تقدمها في (رزقا، ودلم أرزق،

قال في شرحه: «الغرض أن يُفهمك من طريق التعريض أنه قد صبار ينصع نفسه، ويعلم أنه ينبغي له أن بقطع الطمع من وصلها ويبأس من أن يكون منها إسعاف (1). فقد صار التعريض عندئذ ظاهرة أسلوبية لافتة للنظر قلما تفطن إليها العلماء ودلوا عليها في آي الذكر الحكيم، خاصة وقد أتى صقرونًا به «إنما»، وفي ذلك يقول الجرجاني: «ثم إن العجب في أن هذا التعريض الذي ذكرت لك لا يحصل من دون «إنما» فلو قلت: يتذكر أولو الألباب لم يدل عليه في الآية... والسبب في ذلك أن هذا التعريض إنما وقع بأن كان من شبان «إنما» أن تُفسن الكلام معنى النفي من بعد الإثبات والتصريح بامتناع التذكر عن لا يعقل... و 2). فالمسألة – أعني التعريض بإثبات إنما-لها خلفياتها اللغوية، وأبعادها الأسلوبية التي نقف عليها في آي الذكر الحكيم وكلام العرب.

عرض الجرجاني للكناية والتعريض في مؤلفيه وأسرار البلاغة، وودلائل الإعجاز، وكان حديثه في أحدهما مكملاً للآخر، وبحثه بعيداً عن التقليد نارعاً فيه إلى التجديد، أعانه في ذلك إلمامه الكبير بترات البلاغيين قبله وحسن اطلاعه على التراث العربي قديم ومحدثه. وقد تفتقت عقريته وظهرت فطنته أكثر فيما أتى به من تعريف الكناية، وضرب الأمثال لها وتمليلها تمليلاً اعتمد فيه على ذوقه الناقد.

ومهما وُجَّه له من مآخل كمدم تفريقه بين الكناية والتعريض والتلويح والرمز والإشارة (3)، أو «عدم تبويبها ودراستها دراسة منهجية في مكان واحد تمكن الباحث أن يضع يده عليها بسهولة (4)، ومهما وُجَّه له من ذلك فإن طبيعة الدراسة وما امتازت به من حمق وتحليل ومنهجية تنطلق من العام إلى الخاص، كل ذلك شغله عن الإلمام بموضوعه، مما أدى به إلى الانصراف عن الجزئيات الهيئة إلى مناقشة أهم الأفكار.

يعتبر كتاب الكنايات الأدباء وإشارات البلغاء، وهو للقاضي أبي العباس أحمد بن محمد الجرجاني التقفي (ت 482 هـ) من الكتب التي استقلت بفن الكناية، وقد تورعت مادته على أربعة وعشرين باباً بحيث يقوم الباب مقام الفصل. ويبدو أن عمل المؤلف فيه ينحصر في الاختيار والتصنيف والتعليق على بعض الكنايات تعليقا اعتمد فيه على ذوقه الادبى، وهو عادةً ما يوجه نقده لبعض الادباء معترضاً عليهم في إجراء

<sup>(1)</sup> دلائل الإعجاز، ص 272

<sup>(2)</sup> دلائل الإصمار، ص 273.

<sup>(3)</sup> مصطلحات بيانية، ص 169.

<sup>(4)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 18.

الكناية، كان يرجِّع مثلاً أن مصناها يُفهم على الظاهر، لا على سبيل المعنى البعيد. والكتاب شبيه بكتاب الثعالبي «الكناية والتعريض» في طريقة عرضه للمادة والتعقيب عليها، وفي التنبيه على ما أسماه بكنايات العامة، وأيضاً في هذا الآتجاه الأدبي الإباحي الذي تصوره الكنايات، فيكشف عن مظاهر الشذوذ الجنسي كالغزل بالمذكر وهو من الأعراض التي تأثر بها أدبنا العربي بالأدب الفسارسي، كما سلفت الإشارة إلى ذلك في موضع من هذه الرسالة، لا بل تعدى ذلك إلى الغزل بالغلمان، وعمارسة الجنس وعدم الرغبة في الآثي كما تُظهره بعض الكنايات، وهبو إلى جانب ذلك معرض لكنايات القرآن، والاحاديث النبوية الشريفة، وكلام العرب.

بدأ القاضي أبو المعباس الجرجاني كتابه بإبانة فضل العربية على اللغات كلها بما تفردت به أساليها من سلاسة وعلاوبة، ومن حقيقة ومجاز، وبسط وإيجاز، وبما امتازت به من اللمحة، واستفنت فيه بالإشارة والكناية عن التصريح، وبالاستعارة عن الحقيقة. وتبيان منزلة العربية يلتقي فيه مع موقف بعض علمائها، وقد نظروا إليها على انها أفضل وأشرف اللغات على الإطلاق. ومن المعلوم أنه جعل ذلك توطئة لموضوع الكتاب معتبرا الكناية إحدى أسرار وخصائص العربية جاعلا إياها ترادف الإشارة كما يبدو من العنوان.

أبان القاضي أبو العباس عن دواعي تأليف الكتاب، فقال: وولم أول في العنفوان، وإلى حيث انتهى العمر والزمان، مشغوفًا بكنايات الأدباء، مفتونًا بإشارات البلغاء، أعقل ضوالها، وأضم شواردها، وأقيد أوابدها، وأنظم فرائدها، حتى عثرت على الجم من الكنايات الفائقة والإشارات الرائقة ... ء (أ). وبذلك فإن تعلقه بفن الكنايات هو الدافع الحقيقي وراء تأليفه للكتاب الذي يظهر أنه حكم فيه ذوقه في اختيار ما اختاره من نماذج الكناية. ولا يلبث أن يكشف عن قيمة كتابه، فيدعي أنه لم يُسبق فيه إلى تأليفه، وبل إنه من التصانيف مبتكر ومخترع، وطريقة لم أسبق إليها ولم أواحم من قبل عليها، وهي علراء بكر، لم يفترعها فكره (2). وهذا على الرغم من أن الثمالي قد سبقه إلى تأليف كتاب الكناية والتعريض، وقد قال هو الأخو إنه لم يُسبق إليه (3). وتعود القيمة تأليف كتاب الكناية والتعريض، وقد قال هو الأخو إنه لم يُسبق إليه (3).

<sup>(1)</sup> كتايات الأدباء وإشارات البلغاء، مقدمة المؤلف، ص 3.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، مقدمة المؤلف، ص 3.

 <sup>(3)</sup> قال الثمالي: (وأراني لم أسبق إلى تأليف مثله وترصيف شبهه، وترصيع عقده من كتباب الله تعالى)
 الكناية والتعريض، ص 4.

الحقيقية للكتاب إلى ما ذكره القاضي أبو العباس الجرجاني وأجمله في: «التحرد عن ذكر الفواحش بالكنايات اللطيفة، وترك اللفظ المتطير من ذكره إلى ما هو أجمل منه، ذكر الفواحش بالكناية عن الصناعة الحسيسة، والقصد إلى الذم بلفظ ظاهره المدح وباطنه الذم، والتوسع في اللغات والتفنن في العبارات<sup>(1)</sup>. ولعل هذه الفوائد هي التي بحسهها البلاغيون المتأخرون تحت ما أسموه ببلاغة التعبير الكنائي، وهو فرع من الفروع التي تقوم عليها دراسة الصورة الكنائية، فتبرز فيه قيمتها التعبيرية، ودورها في تجسيم المعاني من طريق الإيجاز والرمز والإشارة.

يرى القاضي أبو العباس الجرجاني أن الأصل في الكناية اعبارة الإنسان عن الأفعال الني تُستر عن العبون عادةً من نحو قضاء الحاجة والجماع بالفاظ تدل عليها غير موضوعة، كلها تنزلها في إيرادها على جهتها... فالكناية عنها حرر لماينها؛ ... قال تمالى: ﴿... وَلَكُن لا تُواعِدُونُنْ سُراً ... ﴿... ﴿... ﴿ اللّهِ مَن الجماع بالسر؛ لأنه يكون بين الأدمين على السر غالبًا، وما عدا الأدمين لا يُسرّه إلا الغراب ... و(2)، بعيث يغلب عليها المعنى العام، وهو ما لا يحسن التفوه به أو القيام بعمله، وإن كان بعيث يغلب عليها المعنى العام ضمن أنواع الاستعارة (3)، وجعلها شعبة من شعب بعض "خر من العلماء سلكها ضمن أنواع الاستعارة (3)، وجعلها شعبة من شعب المجاز، ودليلاً على صفة البلاغة (4). وقد أبان القاضي أبو العباس الجرجاني في مواضع من خطبة الكتاب في شل الستر على التصريح، وما لحق ببعض الشعراء من إدراء؛ لكونهم جاهروا في الموضع الذي يجب فيه التصريح، ومنهم والبة بن الجاب:

<sup>(1)</sup> المنتخب من كتابات الأدباء وإشارات البلغاء، مقدمة المؤلف، ص 3، 4.

<sup>(2)</sup> المنتخب من كنايات الأهباء وإشارات البلغاء، ص 4.

<sup>(3)</sup> إن التقارب الذي يحصل حادة بين مصطلح الكناية والاستمارة لدى بعض علماء البلاغة العرب بوجد نظير له في البلاغة الفرنسية على سبيل المثال، وقعد عرض «ميشال لوغوارن» لتلك الفكرة من خلال وظيفة الكناية والاستمارة في الحطاب الأدبي مع التذكير أن مصطلح METONYMIE قد قابلته بالمصطلح العربي الكناية، وليس المجاز المرسل، يقول ميشال لوغوارن:

La rareté des travaux portant sur l'analyse stylistique des métonymies surprend surtout si on l'a comparé à la floraison des monographies consacrées à la métaphore. L'écart produit par la métonymie est moins immédiatement perceptible que celui de la métaphore Michel le Guern sémantique de la métaphore et de la métonymie. Librairie Larousse, France, 1973, p.104.

<sup>(4)</sup> وهو أبو منصور الثمالي، قال: فرعا يتصل بالاستمارة أبفسًا التمثيل والكتابة؛ لاشتراك الثلاثة في كونها مجازًا، وفي كونها كالقرع للنشيه الذي هو حقيهة بلا خلاف بين علماء الميانا؛ فلذلك ألحقها بهاه. فروضة البلافة»، ص 44، وقال في موضع تال: فوأما الكتابة فهي التمبير عن المعنى ببعض لوازمه المصدر السابق، ص 44.

## اوقل لسساقینا علی خلوة انن کنا راسک من راسیا ونم علی وجهك لی ساعة ان امراد انكح جُلاسسیا(1)

وهي نزعة إباحية تُذكرنا ببشار بن برد ويأبي نواس، وكان والبة مصاحبًا له، وهما عَلمان من أعلام الادب العربي في العصر العباسي ورائدان من رواد التيار الإباحي الذي اردهر بفعل ما أصاب حياة العرب من طابع التمدن، ومن انغماس في ملذات الحياة العباسية.

عرض القاضي أبو العباس الجرحاني في الباب الأول - وهو باب الكنابات الواردة في القرآن - لأمثلة عديدة نورد بعضًا منها، من ذلك قال الله تعالى في صفة المسيح عليه السلام فوما الفسيخ أبن مربم إلا رسول قد خلق من قله الرسل فالله صبيغة كانا يأكان الطام عن الغائط والسول؛ لانهما بسبب منه؛ إذ لا بد للأكل منهما . . . الأنها إلى تفسيس المفسرين لفظ قالسول، لكونه من الفضلات، كما نراه يسترسل في تخريج الكناية وأنها تجري مجرى كلام العرب. وقال النفضلات، كما نراه يسترسل في تخريج الكناية وأنها تجري مجرى كلام العرب. وقال الرمخشري معقبًا على تلك الآية: قلان من احتاج إلى الاختلاء بالطعمام وما يتبعه من الهضم والنفض لم يكن إلا جسمًا مركبًا من عظم ولحم وعروق وأعصاب وأخلاط وأمزجة مع شهوة وقدرم وغير ذلك عا يدل على أنه مصنوع مؤلف مدبر كفيره من وأمزجة مع شهوة وقدرم وغير ذلك عا يدل على أنه مصنوع مؤلف مدبر كفيره من البشر العادين، سواه في تكوينهما الجسماني أو وظائف أعضائهما، وبالتالي فيما تفرزه البشر العادين، سواه في تكوينهما الجسماني أو وظائف أعضائهما، وبالتالي فيما تفرزه تلك الأعضاء عا لا يحسن ذكره، وقد كني القرآن عن ذلك فأجاد وأحسن وجمل الكناية عنه سنة تُنبم ونهجاً يُسلك.

وقال تعالى: ﴿ ... أَوْ لاَمَـهُمُ البِّسَاءُ لَلَمْ تَجِدُوا مَاهُ فَيَهُمُوا ... ﴿ إِلَاسَاءَ] فَكَنَى بِالملامسة عن الجماع ! إذ لا يخلو منها غالبًا، وفي ذلك روي عن ابن عباس أنه قال: إن الله حَبِيًّ كريم يعفو ويكنى بالملامسة، وكللك الغائط كنى به عن السنجو، وهو اسم المكان المنغفض من الارض. . . ه (4). ومعلوم أن القاضي أبا العباس الجرجاني يتبع في

 <sup>(1)</sup> كتابات الأدباء وإشارات البلغاء، صقعة المؤلف، ص 4. أدن: منا منه وإليه، وله – دنو/ ودناوة: قرب فهم دان.

<sup>(2)</sup> كنايات الأدباء وإشارات البلغاء، ص 6.

<sup>(3)</sup> الكشاف 2، 41.

<sup>(4)</sup> المنتخب من كنايات الأدباء وإشارات البلغاء، ص 6.

هذه الكنايات ما ذكره العلماء قبله، وليس له إلا فضل التبويب والتصنيف. وقد كنى رسول الله على أيضا، ومن أقواله: (من كشف قناع امرأة وجب لهما المهراء، فكنى عن الدخول بكشف المتناع الآنه يكشف في تلك الحمالة ضالبًا، والعرب تقول في عفة الإنسان: (مما وضعت مومسة عنده فناعًاه (11). وفي العبارة الاخيرة ما يدلُّ على أن الكنايات إنما تجري على أساليب العرب في الخطاب والتحاور، وقد يكون حملُها على ذلك مزيلاً لما يبدو فيها من لبس أو خعوض.

وأما الكناية عن النساء (2) فتكون باللباس وبالريحان، وبالحرث، وبالقوارير، وبالسرحة. ويكل ذلك تكلمت العرب، ومن أمثلة الكناية باللباس قول ابن عرفة الجعدى:

إذا ما الضجيع ثنى مطفه تُثنتُ وكانت عليه لباسا<sup>(3)</sup> وبالحرث كما في الآية، وكما في قوله: إذا أكل الجراد حُروثُ قوم فحرثي هَمُهُ أكلُ الجراد<sup>(4)</sup>

وقوله ﷺ: (يا أنجشة، رفقًا بالقواريرَّ. والكناية بالريحان، قول ابن قيس الرقيات:

لا أشم الربحان إلا بعيني (5)

وأما الكناية بالسرحة فقول حميد بن ثور:

أيّ الله إلا أن سسرحة سالك على كل أفسنان العضاء تروق فيا طيسب ريّاها ويرد ظلالها إذا حان من حامي النهار وديق وهل أنا إن حللت نفس بسرحة من السرح مسدود على طريق<sup>(6)</sup>

<sup>(1)</sup> المنتخب من كنايات الأدباء وإشارات البلغاء، ص 6.

<sup>(2)</sup> للصدر السابق، ص 7.

 <sup>(3)</sup> وليس ذلك ضقط، فإن لهم هن المرأة كنايات لا حسر لها؛ منها: الجسآذر، والطباء، والمنها، والبنفر،
والشموس، والطلة، والحليلة. راجع الكتابة والتعريض، ص 12، 13.

 <sup>(4)</sup> الميت من إنشاد محمد بن يزيد المبرد اللغوي، كسا روي في اللسان في مادة حسرت، نقلاً عن الكناية والتعريض، الحاشية ص 09.

<sup>(5)</sup> في الكناية عن المرأة دليل على صغر سنها وحدائتها، وبما يؤيد ذلك مــا قاله التعالمي: اوكشيرًا ما يكني ابن العميد، والصـــاحب، والصابي، وعبد العزيز بن يوسف \_ وهم بلغاه العصر وأفــراد الدهر \_ عن الصغيرة بالريحةة. . . . الكناية والتعريض، ص 17.

<sup>(6)</sup> عقد التعالمي باباً في كتابه الكناية والتعريض للكناية عن النساء والحرم، وذكر أمثلة ما تكني به العرب في ملا الشأن، وتكاد كناياته تكون هي كنايات المساضي أبي العباس الجرجانسي مع فارق طفيف، راجع في ذلك الكناية والتعريض، ص 8 وما بعدها، والأبيات بديوان حديد بن ثور، ص 40، 41.

وهو في هذه الأمشلة والشواهد يسيس على درب غيسره من المؤلفين؛ إذ لم يزد على تلك الشواهد شيئًا.

ولا يفتأ القاضي أبو العباس الجرجاني يُدلي برأيه في تخريج بعض الكنايات بالمخالفة أو الموافقة؛ كمقوله: «وأما قولهم نقعيً الجيب»، فليس من هذا، وإنما هو الجيب المعروف، وخُصَّ بذلك لانه أول ما يدنس من الثياب، هذا ما حكاه ثعلب» (33). وقد يكون منشأ الوهم في هذا الموضع راجعًا إلى دقة خفاء المعنى الكنائي، عما يجعل ترجيع المعنى الشاني هو الغالب في الكناية، ولكن فطنة القاضي أبي العباس رجَّحت المعنى الأول، واستبعدت الثاني.

وأما الباب المثاني -وهو في الكناية عن الزنا وما يتملق به من الدعوة في النسب وغيرها - فأورد القاضي أبو العباس كنايات عديدة من مثل: «تقول العرب فلانة لا تردُّ يد لامس؛ كناية عن الزانية المطاوعة... وقال القاضي أبو العباس:

لم أسمع في الكناية أبلغ من قول ابن ميادة:

وما نَلتُ منها محرمًا غير أنني أقبَّل بـسنَّاما من الشغر افلجا والنسم فاهًا تارةً بعد تسارة وأثرك حاجات النفوس تحرُّجاه (4)

كنى عن الزنا بحاجات النفوس، وقد استسحسن القاضي أبو العباس هذه الكناية؛ لما فيها من تعبير عن المقصود، معتبرًا إياها دليلاً على البلاغة.

<sup>(1)</sup> المنتخب من كنايات الأدباء وإشارات البلغاء، ص 8.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، ص 8.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص 8.

<sup>(4)</sup> المنتخب من كنايات الأدباء وإشارات البلغاء، ص 9، 11. آلثم: لئم فم المرأة لثمًا: قبُّله.

ويت على بهذه الكنايات قولهم في الكناية عن الزنا: «ابن عسجل»، و«ابن الطريق»، وأمل المدينة يكنون عن اللقسيط «بالفرخ»، وعن المدّعيَّ بقولهم: «هو عسربي من قواريره (1). ويمكن عدُّ هذه الكنايات من الأمور التي تُعبَّر عن واقع اجتماعي يتميز بالمتناقضات والصراع بين الخير والشر إبان فترات تاريخية من حياة المجتمع العربي.

وأما الباب الثالث -وهو في الكناية عن الجماع وعن قوة الآلة وضعفها - فأورد فيه كنايات من مثل: «تقول العرب في الكناية عن دخول الإنسان بأهله: «بنى فلان على أهله»، وأصله: أن كل من أراد الزفاف بنى عليها تُبة...، (2). وهي كناية تحبلنا على بعض العادات الاجتماعية التي كانت سائلة في المجتمع العربي قبل الإسلام. مما يجعل هذا البعد الاجتماعي له اعتبار مهم في دلالة الكنايات.

ونجد في هذا الباب كنايات أهل الأمصار مثلما وجدناها في كتاب الثمالي «الكناية والتعريض»، ومنها أن أهل بغداد يقولون: فكلم فلان دوجته الكناية عن الدخول بها... ويقولون: في الكناية عن الفعل بالمرأة: فيحرَّك سريرها»... (3). وهي كنايات لا تقلّ في دلالتها عن كنايات البلغاه الأنها ترمز إلى المقصود وتدلنُّ عليه دلالة صائبة إلى حدَّ بعيد. وقد يكني عن الفعل برفع كراعها، وأشال شراعها، وألحق قرطها بخلخالها... (4). وهي مواقف يتعذر التعبير عنها صراحة اولذلك كثرت أمثال هذه الكنايات، التي تتفاوت فيما بينها جودة واستحمالًا.

ويكنى عن صفات المفعول به من البكارة والثيوبة والضيق والسعة - كما في الباب المرابع- ببعض الكنايات من مثل:

قويقولون: باتست فسلانة بليلة حرة في اللسيلة التي تُزَفَّ فسيسها فلسم يقسلر على افتضاضها... وتسمى الليلة التي تُفترع فيها البكر: ليلة شبباه، ومعنى ذلك أنها شابت وقربت فسلا تمتنع أ<sup>50</sup>. ولا شك أن العلم بهسله الكنايات من شأنه أن يعين علمى فهم بعض منها، وخاصة هذا الذي لهج به الشعراء وغلب عليه الغموض، وهو الذي يصور علاقة الرجل بالمرأة وما يحدث بينهما من فعل يتعلر التصريح به.

<sup>(1)</sup> المتخب من كتايات الأدباء وإشارات البلغاء، ص 13، 14.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، ص 16.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص 17، 18.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، ص 17 .

<sup>(5)</sup> المتخب من كنايات الأدباء وإشارات البلغاء، ص 22، 23.

عرض القاضي أبو العباس الجرجاني في الباب الخامس إلى الكناية عن إتبان المرأة في الموضع المكروه، وهو من المظاهر الجنسية الشاذة التي انتشرت في المجتمع العربي-على ما يبدو وتفاقمت - كلما ابتلوا بضعف العقيدة، كما نقف على ذلك من قولهم: فغلان ياخذ الجار بالجاره كناية عمن ياخذ اصرائه في غير موضع الحرث...، قال بعض أهل اللغة: الجار السم للفرج، والعامة تكني اللغة: الجار السم للفرج، والعامة تكني عن ذلك بقولهم: ويصعد الجبل، كما تكني عنه وبفلان يقلب السمكة»، ووفلان يقلب المائدة التي يفرضها المائدة الذين يجب أن يتحلّوا باخلاقه، وإلا عدّواً متصودين على قوانينه المجتمع على أفراده الذين يجب أن يتحلّوا باخلاقه، وإلا عدّواً متصودين على قوانينه التي يسنها.

وتجد في الباب السادس- وهو في الكناية عن الإجارة واللواط- عدة كنايات تدل على الفعل الشنيع الذي هو سلوك جنسي شاذ فيه مخالفة لما أتت به المقائد والأديان والمواضعات الاجتماعية، اللهم إلا بعض معتقدات الفرس من مثل أتباع «المانوية»؛ لأن اللواط عند بعض أصحاب ماني حلال(2)؛ ومن أمثلة كنايات هذا الباب: «فلان يصلّي بظاهر المحراب»...ويقولون فيمن يؤثر الصبيان: «يزور البيت من خلفه»؛ قال الشاع:

قد أمر الله فلا تعصه أن لا يُزار البيت من خلفه (3) وأنشد المبرَّد في كتاب «الروضة» لحلف الاحمر يهجو رجلاً باللواط: أكترك في الحسلال مشق صاد وتأتي في الحسوام مدارَ ميم ا وتعلو في جبال الحزن ظلمًا فبشس تجارةُ الرجل الحكيم ا(4)

وهي كنايات تبطن نوعًا من النقمد الأخلاقي الموجه لمن يمارسون الفسعل الشاذ المخل بالحياء عسى أن يقلعوا عن ذلك الفعل الشنيع .

<sup>(1)</sup> المتخب من كنابات الأهباء وإشارات البلغاء، ص 25، 27

<sup>(2)</sup> قال أحمد أمين: •من أنسهر المذاهب اللينية التي كثر أتباعها الماتوية، وقد وكد ماتي مؤسسها، حسبما يقول البيروني في كتسابه •الأثار الباقية»... سنة 215 أو 216 م، وهاش مذهبه - برغم ما لتي من اضطهاد - إلى الغرن السابع الهجري والثالث عشر المسلادي، وكان له أتباع كثيرون في آسيا وفي أوروبا، وكان له أثر كبير في الأراء الدينية». فجر الإسلام، ص 104.

<sup>(3)</sup> كنى عن الموضع المحرم بالباب الخلفي للبيت.

 <sup>(4)</sup> المتخب من كنايات الأدباء وإشارات البلغاء، ص 28، 29، 31. وفي كتاب «الكناية والتعريض»، ص
 73: «فلان يكتب في الظهور، وفلان يحب الميم، ويبغض الصاد».

وكنايات هذا الباب شبيهة بما ورد في الباب السابع، وهو في الكناية من التفخيذ والجلد والسحق، مثلما كنوا عن التفخيذ (بفلان يصطاد من الشطه) قال أبو نواس:

لا أركب البحر ولكنني أطلب رزق الله في الساحل

وقول اصرأة لاخرى: «ما أطيب القشاءا» تعني به المتباع، فقبالت: «لولا أنه ينفخ البطن» تعني الحمل<sup>(1)</sup>. ومعلوم أن الجنامع بين هذه الكنايات هو تعبيرها عن مواقف يشتد فيسها الحرج؛ لأن التصريح فيسها يعد بمثابة خدش للحيناء، وخروج عما يجب أن يتحلى به الفرد من آداب عامة.

وفي الباب الثامن يورد القاضي أبو العباس الجرجاني كنايات هن البغاء والأبنة، ومن أمثلتها: «كان ابن عائشة يكني عمن به الداء بالغراب؛ لأنه يواري سوأة أخيه<sup>(2)</sup>.

ومن اللافت أن هذا الأدب الإباحي ظلَّ يصارع النيار المحافظ صراع بقاء، حتى أمكن له الاستمرار ضمن أعصر الادب العربي، وكان الذين يقفون وراءه يرون أأن ليس على الشاعر من حرج في أن يعبر عن إحساسانه، وما يعتلج في صدره، أو يجول في نفسه، سواه أوافق الحلق أم خالفه، أقرَّه الدين أم لم يقره، فالشاعر حُرُّ فيما يقول، وعلى سامعه أو قارئه أن يُحكم حقله فيما يُقبل من آراته أو يُرفض، وليس ثمة قيود يقيد بها الشاعر ما دام يعبر عما يحس، (3)، باعتبار أن الأدب الإباحي، ومنه ما عبر عنه بالكنايات، يصور أفعالاً مخلة بالحياه، أو يُشهر بأشخاص ينبلهم المجتمع، وإن كان ذلك بأسلوب رمزي يغلب عليه الحفاء والستر.

وفي الباب التاسع ترد الكنايات عن قلة غيرة الأزواج، من ذلك ما تكني به العامة قولهم: «هو الحائط القصير» يكنون به عن القرنان، ويكنون عنه بالأثل أيضًا. . . ويكنى عن الكشحان بقولهم: «فلان لا يمنم الماهون» إشارة إلى قول القائل:

قالوا يحب ولا يَغار، فقلت لا يمنسع المامون عندي من عقل إن مسه دنسُ الإجارة مرة الله يفسل ذاك منه إذا اختسل (4)

<sup>(1)</sup> المنتخب من كنايات الأدباء وإشارات البلغاء، ص 33، 35.

<sup>(2)</sup> المتخب من كتابات الأهباء راشارات البلغاء، ص 35.

<sup>(3)</sup> أحمد أحمد بدوي، أسس النقد الأدبي عند العرب، ص 400.

<sup>(4)</sup> لملتخب من كنايات الأدباء وإشارات ألبلغاء، ص 39، 40. الإثل: أثل - أثولاً: تأصل وقدم، والأثل: شجر من الفصيلة الطرفارية، طويل، مستثيم، يعمر، جيد الخشب، كثير الأضصان متعقدها، دفيق الورق، واحدثه أثلة. الكاشح: العدو المبغض. والكشحان: القرنان، وهو الكشخان.

فعدمُ غيرة الزوج على أهله من الأفات التي يبتلى بها بعض الناس، وهي صفة غير مستحبة، بحيث يُعيَّر بهما الاشخاص إذا اتصفوا بها، بل إنهم ليشمار إليهم بالبنان، ويُعرَدون مثلما يفرد الأجرب أو الأبرص.

وأما الكناية عن القـوادة - وقد وردت في الباب العـاشر - فتكون بالمصلح، وربما قالوا المصلح بين العشائر؛ قال الجماز البصري:

ظلم الناس بكبر ورمَسوهُ بالكبائسر ما له ذنب سوي إصلاحه بين العشائر<sup>(1)</sup>

وتقول العرب: أقُودُ من الظُّلمة، وأقود من بساط مظلم...(2).

فالكناية وقعت هنا عن صفة منبوذة؛ وهو ما يدل على أنها قد تكون عن الصفات المستحبة وغير المستحبة، وهي من فوائد التعبير الكنائي، ووجه بلاغته في تأدية المعاني. وأما الكناية عن الحدث وغيره - وهي كنايات الباب الحادي عشر - فمنها فيقال لشارب الدواء المسهل: كم لبست نعلك، وكم أحد برقك، وكم سحَّت سُحبُك، وكم تخطيت إلى باب الكرامة؟

ويقولون في الكناية عن الحيض: «احتشمت المرأة»، والاحتشام:الانقباض؛ فكنوا عنها بالمحتشمة لانقباضها...ويقولون عن الفسرطة إذا فلتت: شردت ناقته...، (<sup>(3)</sup>)، وهي كنايات تفرضها الآداب العامة التي تلزم التمحلي بها مخافة أن تشيع الرذائل في أوساط الاجتماع، وهذا على الرغم من أن بعضها لا إرادي لا دخل لمشيئة الإنسان فيه.

وتجد في الباب التالي، وهو الثاني عشر - باب انواع من الكنايات لائقة بما تقدم من الأبواب - كنايات شبيهة بكنايات الباب السابق، مثل كناية العامة عن جارية الإنسان بقلنسوة نومه، وكناية القحاب عن شهر دمضان بشهر الكساد<sup>(4)</sup>. وهو لون يدل على أن أصحاب الخطاب اللساني إنما هم من عوام الناس وهم اللهماء، بحيث إن كناياتهم أقرب إلى اللهجات التي يتحاور بها أهل الأمصار.

 <sup>(1)</sup> وهي كناية تقـرب من تلك التي وردت بكتاب «الكناية والتــعريض»، ص 114. وفإذا كان قــوادا قالوا:
 وفلان يجمع شمل الأحباب»، ووفلان ثاني الحبيب»، وقد يكنى به أيضاً عن الرقيب».

<sup>(2)</sup> المنتخب من كنابات الأدباء وإشارات البلغاء، ص 41، 43.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص 44.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، ص 47.

وفي الباب الثالث عشر: كنايات عن الالفاظ المتطبَّر بها لغيرها. ومن أمثلتها: «لحق فلان باللطيف الحبير» يكنون به عن الموت، ويكنون عن الموت «بهادم اللذات»، قال النبي ﷺ: «أكثروا من ذكر هادم اللذات»، كما يكنون عن القتل بقولهم: «ركب فلان الأغر الأشقىر»، إذا قُتل... كما تكني العرب عن البسرص بالوضع، وبه سُمَّي جذيمة الوضاح، وكان أبرص، وكنوا عنه بالابرش(1).

وقال الجاحظ: «الوضع: وضع الصبع، يقال: أبين من وضع الصبع، والوضع من الدرهم، والوضح: اللبن، قالوا: جيد الوضح، والوضع كناية عن البياض، والبياض كناية عن البرص، وأوضاح الخيل: ما فيها من البياض، وحلي الفضة تسمى أوضاح 20/1.

والَّعرب تكني عن البرص، لكونها لا تُسر بذكره، وإنما تفزع منه خوفًا وخشيةً.

وفي الباب الرابع عشر كنايات في التخلص من الكذب بالتورية عنه، والظاهر أن منه ما هو داخل في أنواع الكناية، وهو التصريض، والدليل على ذلك قول النبي على النه في الماريض لمندوحة عن الكذب و و الماريض في الكلام بسبب بعضه بعضًا، يقال عرض بالكلام إذا لم يفصح به (3). ويظهر أن اعتبار التعريض نوعًا من الكناية من الأمور الحلافية، تفصيل ذلك فأن الكناية العرضية غير التعريض وإن سميت به، فالكناية العرضية هي التي يكون الموصوف فيها غير مذكور، والتعريض إمالة الكلام إلى عرض يدل على المقصود؛ تقول: عرضت لفلان وبه، إذا قلت قولاً لغيره وأنت تعنيه؛ ولهذا لا يختص التعريض بالكناية، بل يأتي أيضًا في الحقيقة والمجاز، ودلالته غير لفظية، بخلاف دلالة الثلاثة «4).

ومن أمثلته التي ساقها: ما رُوي عن علي رضي الله عنه أنه قال: (إن الله قـتل عشمان وأنا معه)، وأراد: وسيقتلني معه، وإنما أراد بذلك تسكين الفـتنة. وقولهم: إن قومًا ادَّعـوا على رجل خطب منهم فسألوه عن صناعته، فقال: أبيع الدواب، ثم تبين فيما بعد أنه يبيع السنانير(5).

وهذا المثال الأخير شبيه بكنايات الباب الخامس هشر في الكناية عن الصنعة الحسيسة بذكر بعض منافعها، والاحتجاج للقبائع بألفاظ تحسنها، وهي كقولهم: دخلتُ دلالة إلى

<sup>(1)</sup> المتنخب من كنايات الأدباء وإشارت البلغاء، ص 48، 49، 51، 53.

<sup>(2)</sup> البرصان والعرجان والعميان والحولان، ص 66.

<sup>(3)</sup> المتخب من كنايات الأدباء وإشارات البلغاء، ص 54.

<sup>(4)</sup> بغية الإيضاح لتلخيص المنتاح 3، 162.

<sup>(5)</sup> المتخب من كنايات الأدباء وإشارات البلغاء، ص 54، 55

قوم تخطب إليهم فقالوا: ما صناعته؟ قالت: يكتب بقلم حديد، ويختم بالزجاج، فعلموا أنه حجام، وقيل لحائك: ما صناعتك؟ قال: زينة الأحياء وكسوة الموتى. وسُئل الشعبي عن رجل، فقال: إنه لنافذ السطعنة ركين المقدة فإذا هو خياط(1). وهي تعابير فيها توسع في التسمية، وستر"، الغرض منهما الرفع من شأن الاشخاص، والتنزه عن التصريح بحقيقة أمرهم حتى لا تظهر رقة حالهم.

وخص القاضي أبو العباس الجرجاني الباب السادس هشر لوصف الأشياء بغير صفتها بقوة العبارة وقلب المعاني عن صيغتها بالتمكن من البلاغة. بما يفهم منه نفي الصفة عن الأشياء، وليس إثباتها؛ من ذلك ذمهم للقمر، افقال العلماء: في ذمه نثرًا. منها: أنه يهدم العمر، ويقرب الأجل، ويوجب أجرة المنزل، ويُحِلِّ الدين، ويُلزِم الخراج، ويشحب الألوان، ويقرض الكتان، ويفضح العاشق الطارق، ويسخن الماء، ويضد اللحم، ويشبه البرصه(2).

وربما وقع ذم القمر، ولم ترق صورته في أعين العرب؛ لأن جل نشاطهم إنما يكون آناء النهار، فإذا ما جاء الليل وبان القمر خلدوا إلى الراحة، ولم يعودوا في حاجة إليه؛ ولذلك وصفوه بشتى الأوصاف المذمومة.

واحتوى الباب السابع عشر على تأدية الماني إلى المخاطب بما يخفى على الحاضر، ولعله يكون شبيها بالتعريض، وقد أورد فيه القاضي أبو العباس الجرجاني قصة وردت بكتاب والحيوان، للجاحظ، وهي وقصة المهمورة الشياه والخمر، (3). وقد كنت المرأة عن تناقص أيام الشهر وهي ثلاثون يومًا بكونه جاء محافًا كالهلال الناقص، وعن تناقص الكاس بأن سحيمًا (اسم رجل) كان مرثومًا (أى مكسور الأنف)، وهما كتايتان لطيفتان فيهما ابتداع، وتحتاجان لبعض التأمل حتى تتضحا في الذهن.

وفي الباب الشامن عشر - وهو في إيراد الفاظ باطنها يخالف ظاهرها - بعض من تلك الالفاظ؛ قال القاضى أبو العباس الجرجاني في صدد الحديث عنه: «قد تدل اللفظة

<sup>(1)</sup> المنتخب من كنايات الأدباء وإشارات البلغاء، ص 56، 57

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، ص 58، 60.

<sup>(3)</sup> الحيوان 3، 123. والنص كما جاء في المنتخب هو: احكي أن أصرابياً هوى امراة، فأهدى إليها ثلاثين شاة ورق خصر، فتناول الغلام منها شاة وشمرب بعض الشراب، فلما وصل إليها قسالت له: قل له إن الشهر كان عندنا محاقاً، وإن سحيمًا كان مرشومًا، فلما أخبره بذلك قال: أخذتض منها شاة وتناولت من الشراب، فأتر بذلك. المنتخب من كنايات الأدباء وإشارات البلغاء، ص 63.

على المدح بظاهره وعلى الذم بباطنه، والضد من ذلك، فيدل على القبيح في الظاهر وهو غير قبيح عند البيان... ، (1).

ومعلوم أن إجراء المعاني على شاكلة مخالفة الظاهر للباطن من الأساليب التي تُعدُّ من سنن العرب في كلامها، وقد تزيد منزلتها البلاغية إذا أتت على سبيل الكنايات كما هو شأن المثالين المذكورين سالمًا.

عرض القاضي أبو العباس الجرجاني في الباب التاسع عشر لرموز جارية بين الأدباء ومداعباتهم بمعاريض لا يفطن لها غير البلغاء، ومن أمثلتها: قول العامة في الدعاء المرموز: «لا حماء ولا باء»، يريدون لا حياء الله ولا بياه، ومن ذلك قول عبد الملك، وقيل بل هو معاوية، لعقيل بن أبي طالب: شابت عنفيقتك يا أبا يزيد، قيال: إن الجواري يلثمن فاي، ولا يشممن قفاي؛ يعرض له بالبخر<sup>(3)</sup>. ومن البين أن التعريض حما يستدل عليه من قول القاضي أبي العباس من الحقاء بحيث لا يتقطن إليه إلا أهل البلاغة؛ ولعله إذن يكون أخفى من الكناية في حد ذاتها باعتبار الأمثلة والشواهد.

ويعقد القاضي أبو العباس الجسرجاني الباب العشريين للمُسمَّى والمكنى والمبنية من الاسماء، ويورد في ذلك كنى حديدة: كقولهم: «أبو حباحب» كنية للنار التي لا ينتفع بها مثل النار التي تخرج من حوافر الحبل . . . ويقال لأول زوج المرأة: «أبو علرها وأبو عفرتها» ويكنون به عن المبتكر للأمور والمخترع لها. ويكنون عن الجوع «بأبي عمرة»، وعن الذئب فبأبي جعدة»، والجعدة: الرخلة من أولاد المنز، ويسمى اللئب أباها؛ لأنه يقصدها لضعفها وطيبها. كما يُكنى عن الحمار «بأبي زياد»، وعن مكة «بأم القرى»، وعن مرو «بأم خراسان»، وعن الضبع «بأم عامر» (4).

وإنه ليمكن أن نستخلص أن القاضي أبا العباس الجرجاني يعد الكنى نوعًا من الكنايات، وإن كانت محصورة في الأسماء ومبدوءة بأب أو بأم. وقد كانت العرب تستحسن أن تدعى بالكنى بدل الأسماء، بعيث استمر معها ذلك عهوداً طويلة إبان المصور الإسلامية.

<sup>(1)</sup> المنتخب من كنايات الأدباء وإشارات البلغاء، ص 67.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، ص 67، 69.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص 84، 85.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، ص 85، 86، 87، 88، 90.

وأما الباب الواحد والعشرون: ففيه كنايات عن الأطعمة والمأكولات، ومنه الكناية عن الحبز بعاصم بن حبة، وبجابر بن حبة، وعن اللحم بتحفة إبراهيم عليه السلام، وعن التبر بخرسة مريم. . . والخرسة ما تَطمَه النفساء عند الولادة، والحرس: بلا هاه طعام الوليمة. والصوفية يكنون عن الحوان بأبي جامع، وعن الفاؤرج بأبي المضاء، ولا تعدو الكنايات عن الاطعمة إلا توسعًا في ذكر أسمائها ترغيبًا فيها، وزيادة في تعريف السامع بها.

وأما الباب الثاني والعشرون: فهو فيمن تمثل بشعر كناية عن أمر. ومن أمثلته: دخل إسحاق الموصلي على الرشيد، فقال له الرشيد: افتابك كل من في المجلس غيري، فقال إسحاق:

إذا رَضيَتْ عني كرامُ عشيرتي فلا زال غضبانا عليَّ لتامها(١)

وشاور المنصور إسحاق بن مسلم في قتل أبي مسلم فأنشده:

تُريدين كيِّما تجمعيني وخالدا وهل يَجمع السيفان ويحك في غمد<sup>(2)</sup> وقد يدل التمثل بالشعر العربي على القيمة الحقيقية لهذا الفن القولي الذي هو ديوان العرب، ومبعث اعتزازهم وفخرهم منذ عهود الجاهلية، خاصة وأن الشعر المتمثّل به جاء بأسلوب كنائي يصور قصد المتكلم بما شأنه أن يزيد في إيضاحه وتبيانه.

واحتوى ألباب الثالث والعشرون على كنايات مختلفة وفنون متفرقة، ومن ذلك قولهم: فلان من قوم موسى إذا كان ملولاً إشارةً للآية الكريمة... ويقولون: فلان قائد الجمل؛ إذا كان مشهور الأمر مكشوف الحال؛ لأن قائد الجمل لا يخفى لعظمه فشبهوه بذلك. كما يقال للشيخ: قائد العنز؛ لأنه يطأطئ. ويقال للإنسان إذا انتقل من العز إلى الفقر والحاجة قد ركم. ويقال: فلان صصامي لا عظامي: أي شرفه بهمته...، ويقال في الكناية عن النمام: رجاجة؛ لأنه يشف ما تحته، والاقتصاد كناية عن السخل، والاستقصاء كناية عن الجور(3).

ولقد تعددت كنايات هذا السباب حتى كدنا نرجح أن لكل موقف من مواقف الحياة كناية يعبر بها عنه، وأنه ما من معنى صريح إلا وتُقابله كناية تنوب منابه إذا أراد المتكلم العدول إليها.

ويلاحظ المتأمل لكل هذه الكنايات أن مـرجعيتهـا إما النص القرآني المجيد أو البـيئة العربية.

 <sup>(1)</sup> المشيرة عشيرة الرجل: بنو أبيسه الاقربون وقبيلته، وفي التنزيل العزيز ﴿ وَاللَّهِ عَشِيرَاكُ الاَلْمِينَ ﴿ قَلَهِ ﴾ [الشعراء] (ج) مشائر.

<sup>(2)</sup> المتسخب من كنايات الادباء وإشارات البلسفاء، ص 101، 102. الفسمد: غسلاف السيف (ج) غسود وأغماد.

<sup>(3)</sup> المنتخب من كنايات الأدباء، وإشارات البلغاء، ص 103، 105، 106، 108، 112، 113، 113.

وأما الباب الرابع والعشرون - وهو في الفاظ متخيرة تجري مجرى الكنايات - فقد احتوى على أمثلة من قول رسول الله ﷺ: «إياكم وخضراء الدمن، فقيل: وما خضراء الدمن؟ قال: المرأة الحسناء في منبت السوء». ويقال: عهد فلان عهد الغسراب للخائن المغدار. و«القي فلان عصاه» إذا أقام واستقر، و«رماه الله بداء الذئب»، في الدعاء عليه بالموت أيضًا؛ لأن الذئب لا يعتل الإ بعلة الموت(1).

ويظهر أن القاضي أبا العباس الجرجاني جمع هذه الكنايات المتفرقة تحت هذا الباب، وهي إذا اجتمعت فإنها في الكناية عن أمور وأشياء مختلفة، كأن تكون عن المرأة الحسناه في منبت السوء، والغاية منها النهي عن الزواج بها، أو عن شيمة الحيانة إذا غلبت على صاحبها، وعن الانتهاء عند غاية ما أو التوقف في آخر المطاف، وعن العلة التي لا يبرأ منها صاحبها ولا أمل في الشفاء منها.

وقد ختم المقاضي أبو العباس الجرجاني كتسابه بكلمة أبان فيها كيف أنه سلك الاعتدال فيما اختاره من الكنايات تسهيلاً على المريد ولو شاء لاستزاد.

لقد جمع القاضي أبو العباس الجرجاني في كتابه عديدًا من الكنايات، وقام بتبويبها وتصنيفها، وكان في بعض الأحيان يشير إلى المصادر التي اعتمدها من مثل إشارته للمبرد في كتاب «الروضة» والجاحظ وغيرهما، وهو وإن كان يدَّعي أنه لم يُسبق في تأليفه، فإن كتاب الثعالبي «الكناية والتمريض» يظهر لنا أن القاضي اقتبس منه عدة أبواب أو فصول مثل باب الكناية عن المرأة، واللواط، والتفخيذ وغيرهما، كما يظهر اتفاق الكتابين فيما يسمى بكنايات العامة وأهل الأمصار، كما أشرنا إلى ذلك في موضع سابق.

قام محمود بن عمر - وهو جار الله الزمخشري - (ت 538 هـ) بتاليف كـتابه المشهود له في أسبقية تفسير القرآن تفسيرا بيانيا، وهو «الكشاف عن حـقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل»، وقد نحا فيه نحو أهل الاعتزال في مسائل التفسير والتأويل وكشف أوجه إعجاز القرآن الكريم، وأعجب به حتى أهل السنة أيما إعجاب.

عرض الزمخشري في مواضع عديدة من كتابه إلى الكناية والتعريض دالاً عليهما في آي الذكر الحكيم، مستمينًا في تحليله بكلام العسرب شعرًا ونثرًا، وكان تساوله ينزع فيه

<sup>(1)</sup> المتخب من كنايات الأدباء وإشارات البلغاء، ص 138، 141، 143.

نزعة تطبيقية محضة لكل مباحث البيان العربي، مستعينًا بما توصيل إليه العلماء قبله، وتخص بالذكر منهم عبد القاهر الجرجاني الذي يبدو تأثره به وسيره على منواله في أكثر من موضع في الكشاف.

يرى الزمخشري أن الكناية اشعبة من شعب البلاغة ا(1). وهو ما يتوصل إليه بعدة

صور كنائية واردة في النص القرآني، ففي قوله تعالى: ﴿... أُولِكَ شُرَّ مُكَانًا وَاعْلُ عُرْ سُواءِ السّبلِ ۞ ﴾ [المائدة] يقول الزمسخشري: ﴿ ﴿ شُرَّ مُكَانًا ﴾ جعلت الشرارة للمكان، وهي السّبلِ ۞ ﴾ [المائدة ليست في قولك: أولئك شر وأضل لدخوله في باب الكناية التي هي أخت المجاز. . . (2) ففائدة الكناية المبالغة التي هي غاية كل كلام مؤثر، وهي أيضًا أخت المجاز، ولا بد للإخوة من أصل يتحدرون منه، ويتسبون إليه، وهي هنا البلاغة وقد تفيد الكناية الإيجاز والاختصار، وهما من الدلائل الدالة على البلاغة، ورفعة منزلة المتكلم، يقول الزمخشري أثناء تعليقه على آية: ﴿ فَإِن لَمْ تَفْطُوا وَلَن تَفْطُوا اللَّوالَّي الله للله وأي فائلوا الله الله على الله الله الله على الله الله على الله الله الله على تركه إليه؟ قلت: لانه فعل من الافعال؛ تقول: أتبت فلائًا؟ فيقال لك: وأي فائلة في تركه إليه؟ قلت: لانه فعل من الافعال؛ تقول: أتبت فلائًا؟ فيقال لك: عن طول المكنى عنه . . . ولو ذكرت ما أنبته عنه لطال عليه . . . (3) و وجازة تغنيك عن طول المكنى عنه ما يبدو – ولا سبيل إلى تحقيق تلك القيمة التعبيرية اللسائية إلا من خلال الكنايات .

ومن الأمور التي كان الزمخشري سبّاقًا إليها تفريقه بين الكناية والتعريض على وجه تفرد به؛ لأنه •هو أول من فرَّق بين الكناية والتعريض، وكانا يستعملان مترادفين عند المتقدمين...، (4)؛ قال الزمخشري: •فإن قلت: أي فرق بين الكناية والتعريض؟ قلت: الكناية أن تذكر الشيء بغير لفظه الموضوع له؛ كقولك: طويل النجاد والحمائل: لطويل القامة، وكثير الرماد للمضياف. والتعريض أن تذكر شيئًا تدل به على شيء لم تذكره، كما يقول المحتاج إليه: جئتك لاسلم عليك، ولانظر إلى وجهك الكريم،

<sup>(1)</sup> الكشاف 1، 52.

<sup>(2)</sup> الكشاف 2، 36.

<sup>(3)</sup> الكشاف 1، 52.

<sup>(4)</sup> مصطلحات بيانية، ص 169.

ولللك قالوا: وحسبُك بالتسليم منِّي تقاضيًا، وكمان إمالة الكلام إلى عرض يدل على الغرض ويسمَّى التلويح؛ لأنه يلوح منه ما يريده<sup>(1)</sup>. وهي تفرقة مشفوعة بضرب الأمثلة، وفيها لفتة كريمة تدلك على زيادة خفاء التعريض باعتباره تلويحًا، وهو أن تشير إلى المعنى عن بعد، أو هو يظهر لك كذلك.

ولبعض الدارسين نظر في تصريفه للكناية باعتباره يفتقر إلى دقة؛ لأنه المحتاج إلى وقفة، فهو لم يبين لنا همل يجوز إرادة المعنى الأصلي في أسلوب الكناية؟. إن التعريف على إطلاقه يشمل المجاز، ففيه ذكر الشيء بغير لفظه الموضوع له، لكن قرينة المجاز مانعة من إرادة المعنى الحقيقي، (2). والاعتبراض لا معنى له إذا افترضنا أن مفهوم الكناية أصبح مسترسخا، ونظن أنه سيكون من نافلة القبول أن يستمبر المتنصيص على والاستعبارة والمجاز المرسل والمجاز المعلي، وإحكام وضع قواعدها إحكاماً دقيقاً (3) والاستعبارة والمجاز المرسل والمجاز المعلي، وإحكام وضع قواعدها إحكاماً دقيقاً (3) تبيان بعض ذلك أنه أشار إلى جميع أنواع الكنايات، كما في قوله تعالى: ﴿وَلَمُا سُعُطَ فِي الْمِينَ وَلَمُ كُفّارٌ فَلَن يُقَلّ مِنْ أَمُعِيمُ مَلُوا وَمَاتُوا وَمُمْ كُفّارٌ فَلَن يُقَلّ مِنْ أَمُعِيمُ مِنْ الرّب على الكفر بامستناع أحدهم بَلُونُ الرّبي في الكفر بامستناع قبول التوبة. وقوله عز وجل: ﴿... فَلَمْ تَفْتُاهَا حَلّاتَ حَمَلاً خَيْفًا ... ( الأعراف )، وفيه كناية عن المحماع بالتغشى، وكذلك الغشيان والإتيان (4).

وقبوله تعالى في سبورة الكهف: ﴿... فَأَصْبَعُ يُقَلِبُ كُفُهُ ... ﴿ الكهف ] قال الزمخشري: ٩... وتقليب الكفين كناية حين الندم والتحسير؛ لأن النادم يقلب كفيه ظهرا لبطن كما كنى عن ذلك بعض الكف والسقوط في البده (5).

ويقول الزمخشري- وهو في نفس المعنى - معلقا على قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَهُمُّ الطَّالِمُ عَنَىٰ يَدَيْهِ يَقُولُ يَا لَيْتِي الْخَلْتُ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيلاً ﴿ ﴿ الْمَسْرَانَ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ والسقوط في البد وأكل البنان وحرق الأسنان والأرم وقرعها كنايات عن الفيظ والحسرة؛ لانها من روادفها، فيذكر الرادفة ويدل بها على المردوف، فيرتفع الكلام به في طبقة

<sup>(1)</sup> الكشاف 1، 137.

<sup>(2)</sup> مصطلحات بيانية، ص 169، 170.

<sup>(3)</sup> علم البيان، ص 30

<sup>(4)</sup> الكشاف 1، 186.

<sup>(5)</sup> الكشاك 2، 150.

الفصاحة، ويجد السامع عنده في نفسه من الروعة والاستحسان ما لا يجده عند لفظ الكنر عنه (1).

وقد نقع التكنية عن البطن بالظهر، كقولهم: «أنت عليَّ كظهر أمي... لئلا يذكروا البطن الذي ذِكُره يقارب ذكر الفرج، وإنما جعلوا الكناية عن البطن بالظهر لأنه عمود البطن ال<sup>(2)</sup>.

وجميعها إما كنايات عن صفة أو موصوف، وقد استوفى الزمخشري التمثيل لها من القرآن الكريم، وبيَّن في بعض الاحيان منزلتها في مرتبة الفصاحة.

وأما الكناية عن نسبة: فإن الزمخشري لم يهسمل الإشارة إليها، فبعد أن ذكر قوله تعالى: ﴿ أَن تَلُولُ نَفُسُ يَا حَسْرَتَى عَلَى مَا فَرَطْتَ فِي جَبِ اللهِ وَإِن كُنتَ لَمِن السَّاخِرِين ﴿ كَالَ الْمَارِينَ ﴿ الْمَارِينَ ﴿ الْمَارِينَ ﴿ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّالِي الللَّا الللَّالِلللَّاللَّالِلْمُلْمُلْمُلْلِي اللللَّلْمُل

أما تتقين الله في جنب وامق له كبد حرى عليك تقطع

وهذا من باب الكناية؛ لأنك إذا أثبت الأمر في مكان الرجل وحيزه، فقد أثبته فيه؛ ألا ترى إلى قوله:

إن السماحة والمروءة والندى في قبة ضربت على ابن الحشرج

ومنه قول الناس: لمكانـك فعلت كذا، يريدون لأجلك، وفي الحـديث: «من الشرك الحفي أن يصلي الرجل لمكان الرجل»، وكذلك: فعلت هذا من جهتك).

ومن البين أن الزمخشري يسلتقي مع الجسرجاني في عدة مواضع هامة في السحث الكنائي، بحيث يتضح ذلك جليًّا في انصال درسهما بالنصوص، وأيضًا في أغلب مباحث علمي البيان والمعاني، «أما الزمخشري فوصلهما دائمً بآيات القرآن الكريم، مستشهدا من حين إلى آخر بالشعر وكلام العرب...، أ<sup>(5)</sup>. وقد ظل هذا المنهج ساري المفعول طوال عصور البلاغة العربية، ولم يكتب للباحثين أن يضيفوا إليه شيئًا إلا بعد أن اتصلوا بالدراسات البلاغية عند الغرب، وهو ما يبرهن على أن ضرب الأمثال بشكل إلى جانب التعريف وإيراد الاختلافات بشأنه أهم بنيات منهج دراسة البيان العربي.

<sup>(1)</sup> الكشاف 4، 146.

<sup>(2)</sup> الكشاف 5، 33، 34.

<sup>(3)</sup> الكشاف 5، 167.

<sup>(4)</sup> الكشاف 5، 167.

<sup>(5)</sup> البلاغة تطور وتاريخ، ص 271..

يُرجع الباحثون الفضل للزمخشري في سبقه لاستعمال مصطلح المجاز عن الكناية استعمالاً لا عهد للبيان العربي به؛ فهو أأول من ذكر المصطلح المجاز عن الكناية؛ وذلك في تفسيره للآيات التي يمتنع فيها إرادة المعنى الحقيقي، وهي التي تتعلق بتنزيه الله عز وجل عن مماثلة الحسوادث؛ مثل غلّ اليد ويسطها والاستسواء على العرش وعدم النظر ونحو ذلك (1). وإن دلالة مصطلح المجار عن الكناية تتنضح من بناء هذا على تلك، كما يفهم من عبارة ساقها الزمخشري تعقيبا على قوله تعالى: ﴿ وَقَالَتَ الْهَهُودُ يَدُ اللَّهُ مَعْلُولَةٌ غُلُتُ أَيْدِيهِمْ وَلُعَنُوا بِمَا قَالُوا بَلْ يَدَاهُ مَسْوطَتَانَ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَاءُ ... عَلَ ﴾ [المائدة](2). قال: قان قلت لم ثنیت الید فی قوله تعالى: ﴿بَلْ يَدَاهُ مَسْوَطْتَانَ﴾، وهی مفردة فی ﴿يَدُ الله مَعْلُونَةً ﴾؟ قلت: ليكون رد قولهم وإنكاره أبلغ وأدل على إثبات غاية السخاء له ونفى البخل عنه؛ وذلك أن غاية ما يبذله السخى بماله من نفسه أن يعطيه بيديه جميعًا، فيني المجاز على ذلكه(3). ثم يبسط تلك الفكرة بسطًا آخر أثناء تعقبيه على قبوله تعالى: ﴿...وَلا يَنظُرُ إِلَيْهُمْ ... ﴿ إِلَّ عَمْرَانَ [4]. مجاز عن الاستهانة بهم والسخط عليهم ؛ تقول: فلان لا ينظر إلى فلان، تريد نفى اعتداده به وإحسانه إليه . . . فإن قلت: أي فرق بين استعماله فيمن يجوز عليه النظر وفيمن لا يجوز عليه؟ قلت: أصله فيمن يجوز عليه النظر الكناية؛ لأن من اعـند بالإنسان التفت إليـه وأعاره نظر عينيه، ثم كــثر حتى صار عبارة عن الاعتداد والإحسان وإن لم يكن ثم نظر، ثم جاء فيمن لا يجوز عليه النظر مجردًا لمعنى الإحسان مجازًا عـما وقع كنابـة فيمن يجوز عليه النظرا(5). وهذا البسط يكشف عسن فرق دقيسق بين المجار والكناية، وهو افي إمكان المعنى الاصلى أو استحالته، فإذا كان المعنى الأصلى ممكنًا كان اللفظ كناية، وإذا كان مستحيلاً كان اللفظ مجازاً متفرعًا عن تلك الكناية؛ لأن استحالته قرينة لعدم إرادته ا(6).

<sup>(1)</sup> مصطلحات بيانية، ص 170، 171.

<sup>(2)</sup> الكشاف 2، 37.

<sup>(3)</sup> الكشاف 2، 37.

<sup>(4)</sup> الكشاف 1، 183.

<sup>(5)</sup> الكشاف 1، 182.

<sup>(6)</sup> مصطلحات بيانية، ص 170.

ولا بد من توجيه النظر إلى الكيفية التي تعامل بها الزمخسري مع النص القرآني وكناياته، إذ يظهر أنه كان حريصًا على تأويل المعاني بمراعاة القصد منها، ولذلك كان يرجع أن بعض المعاني يحتمل أكثر من دلالة، وكانه بذلك كان يساير الأصوليين في تفسير آي القبرآن الكريم، وقد الركزوا على دور النية والقبصد في كل فعل تشريعي وأسس بعضهم علمًا دعاه مقاصد الشريعة، كما أنهم أخذوا في حسبانهم مساق الكلام وسياقه وتفسير النص بالنص وانسجام الخطاب... (1). وقد أخذ الزمخشري بها جميعًا في تأويل الكنايات، وثمة مواضع لا تشد في تفسيره تدل عليها من مثل قوله تعالى: ﴿ وَقُلُ صَدَى اللهُ ... ﴿ وَاللهُ المادُونَ ﴿ ... ذَلِكَ جَزِيّاهُم اللهُ صَدَى فيما نزلُ وأنتم الكاذبون، (2) المنافرون اللهُ عنوا اللهُ مَرُوا كرامًا ﴿ ... ذَلِكَ جَزِيّاهُم اللهُ الزمخشري: قويمتمل أنهم لا يشهدون شهادة الزور، فحذف المضاف وأقيم المضاف ألهم لا يشهدون شهادة الزور، فحذف المضاف وأقيم المضاف إليه مقامه، وعن قتادة: مجالس الباطل، وعن أبي المختفية: اللهمو والغناه، وعن مجاهد: أعياد المشركين؛ اللغو ما ينبغي أن يُلغَى... (4)

فهي جسميعًــا آيات اعتمــد فيهــا على التفســير بالماثور، وعلى مــقابلة بعض الآيات بالاخرى، ساعيًا إلى إيجاد منهج تتكامل فيه عدة مناهج.

ومن الجدير بالذكر أن الزمخشري يوجه النظر إلى أهمية التعريض وأثره في الاقتناع بشكل لا يؤديه التصريح، قال: قوقد يبلغ التعريض للمنصوح ما لا يبلغه التصريح؛ لانه يتامل فيه، فربما قاده التأصل إلى التقبل، ومنه ما يحكى عن الشافعي رضي الله تعالى عنه أن رجلاً واجهه بشيء فقال: لو كنت بحيث أنت لاحتجت إلى أدب، (5)؛ ذلك لما فيه من خضاء يدعو إلى إعمال الفكر والتروي حتى يصل السامع إلى فهم مراد الباث أو المتكلم، ولا شك أن أكثر المعاني تأثيراً وأشدها تمكناً من النفس هي التي يُتوصل إلى فهمها بعد جهد ومعاناة.

وتبدو القيمة الفعلية للتعريض في النيل من الخصم بأقمسر السبل وأخفى المسالك؛ قال الزمخشري: «ولكن التعريضُ والتورية أفضلُ بالمجادل إلى الغرض وأهجم به على

مجهول البيان، ص 112.

<sup>(2)</sup> الكشاف 1، 187.

<sup>(3)</sup> الكشاف 4، 157.

<sup>(4)</sup> الكشاف 4، 157.

<sup>(5)</sup> الكشاف 4، 170.

الغلبة مع قلة شغب الخصم وقل شوكته بالهوينا، ونحوه قول الرجل لصاحبه: علم الله الصادق مني ومنك، وإن أحلنا لكاذب، ومنه بيت حسان:

أتهجوه ولست له بكفء فشركما غيركما الفداه (1)

فهو الوسيلة التي تُفحم بها خصمك، وتنال منه بأن تبدي له ما يشعر به من ذنب اقترفه، أو فعل مشين قام به دون أن يفهم ذلك صراحةً.

تركزت جهود الزمخسري في دراسة كنايات القرآن على الوجهة التطبيقية المحفة، ولم يجنعه ذلك من تعريف الكناية والفرق بينها وبين التسعريض أو المجاز، وكان منهجه - على ما يبدو - منهجا متكاملاً متسماً بالتنوع والشسمولية؛ ففيه تفسير القرآن بالقرآن، وفيه احتساد على التأويل الاصولي لمعاني آي الذكر الحكيم، وفيه التفسير بما أثر عن النبي في والصحابة الابرار والتابعين. ويكاد الدارسون يتفقون على استكماله لكل صور الكناية وأقسامها الثلاثة، كما عُرفت عند البلاغيين المتأخرين، وكان في ذلك كله مستعبناً بآراء عبد القاهر الجرجاني ومقتلياً به.

• يُعد الإمام فخر اللين الرازي (ت 606 هـ) مؤلف كتاب دنهاية الإيجاز في دواية الإحجاز، أول من قام بوضع تلخيص لكتابين من كتب البلاغة العربية، وهما «دلائل الإعجاز»، و«أسرار البلاغة» لعبد القاهر الجرجاني، وهو بعمله ذاك يعتبر أول حلقة تصل بين نوعين من المؤلفات؛ لأنه «كان الصلة بين البلاغة الأدبية والبلاغة ذات القوانين والقواعده (22)، خاصة عندما نعلم أن من أشد من تأثروا بطريقته ومنهجه في الشرح والتحليل والتنقيم السكاكي الذي استلهم اصطناعه للمنطق في تقنين مباحث البيان، ومنها الكناية، وتفريع مسائله واستنباط نتائجه. وقد ذكر الرازي نوهين من الدلالة المغفية؛ وهما الدلالة الوضعية والمعلية، وقد عبر الشيخ عبد القياهر الجرجاني عنهما الملفظية؛ وهما الدلالة الوضعية والمعلية، وعدى المنى، فتعني بالمعنى المفهوم من ظاهر المغفظ، وهو الذي يُفهم منه بعفير واسطة، وبمعنى المنى، أن يُفهم من اللفظ معنى، ثم يفيد ذلك المعنى معنى آخره (62). ومن الملاحظ أن النعبير الكنائي متولد في جوهره عن الدلالة، وتعني السوطنة للحديث عنه بما صر من خصائص الدلالات أن الرازي يسدأ الدلالة، وتعني السوطنة للحديث عنه بما صر من خصائص الدلالات أن الرازي يسدأ

 <sup>(1)</sup> وروى الكشاف 5، 67: بند، قبال الشريف المرتفى: «الند مبو الخل والعدل...» الشبريف المرتفى:
 على بن الحسين الوسوى العلوى «أمالى للرتفى طرر القوائد ودرر القلائد» 2، 188.

<sup>(2)</sup> عبد الفتاح لاشين، المعاني في ضوء أساليب الفرآن، ص 25.

<sup>(3)</sup> نهاية الإيجار في دراية الإصبار، ص 61، 62.

بالكل وينتهي بالجزء، أو بمعنى آخر من المركب إلى البسيط، وهي ملاحظة قد لا تنطبق على جمسيع مباحث الكتـاب، فإن بعض الباحـثين يرى أن «الشيء الجدير بالتـقدير في عمل الرازي أنه في تسلسله جاء منفقًا مع ما عليه الدراسة اللغوية الحديثة... ه(1).

يرى الرازي أن الدلالة البعيدة، وهي معنى المعنى، إنما تقع داخلها أهم مباحث البيان العربي؛ قـال: قواعلم أن الكناية والمجاز والتــمثيل، لا يقع أي واحــد منها إلا في هذا القسم. . . ه (2). ولا يفتأ الرازي ينبه إلى اللفظ وإلى ما بلازمه من اللوازم التي تتفاوت فيما بينها قلةً وكثرةً، وقربًا وبعدًا، كسما تتفاوت في نادية المعنى الواحد بطرق كثيرة إلى أن يكون بعضها أكمل، وبعضها الآخير أنقص وأضعف(3). ومن الملاحظ أن الرازي يُغلب هذا الاتجاه المنطقي أثناء التحليل، ويتعمد صرف فكره عن كل استشهاد بالشواهد والأمثلة التي من شأنها أن تقـرُّب فهم الأفكار ونزيل اللبس عنها، ولا تسلب النصوص الأدبية روعتها. قاما من حيث منهجه فإنه أخلى الكتاب من روعــة التحليل للنصوص الأدبية، تلك الروعة التي تأخـذ بألباب من يقرأ عبد القاهر... وفي أحبــان كثيرة نراه يمضى دون استشهاد أو تمثيل<sup>(4)</sup>. ويبدو الشح في ضرب الأمثال في اقتصاره على مثال واحد تناقلته كثير من كتب البلاغــة ورد ضمن قوله: •فإذا قلت: فلان كثير الرماد، لم يكن ذلك دالاً على المضيافية دلالة وضعيـة، بل دلالة معنوية، من حيث إن كثرة الرماد المشعرة بإحراق الحطب الكثير تحت القدور لهـا إشعار بالمضيافية، وهذا هو الكناية، (5). ومن البين أن هذا المثال على قدمه، لا يستوعب كل دلالات الكناية باعتبار أقسامها المعلومة. هذا إذا أضفنا إلى ذلك ما نلاحظه من ضعف ووهن على أسلوبه الذي عرض به مادة الكتاب. وكأن مهمته في التلخيص والاختصار هي التي صرفته عن ذلك؛ هجاء الرازى فكانت مهمته التلخيص والاختصار عما أطفأ جمال الأسلوب وأفقده بهاءه ورونقه، (6). ولا يفتا يشير إلى طبيعة التعبير الكنائي، أو إن شئت إلى بنيته، معتبراً أن

<sup>(1)</sup> نهاية الإيجاز في دراية الإعجاز، التقديم للبدراري زهران، ص 10.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، ص 62، يقصد بالقسم: الدلالة السمقلية؛ إذ أن الدلالة عنده قسمان وضعية وعقلية، ويقصد بالدلالتين الأوليين: المطابقة والتضمن، والمطابقة هي الوضعية، والتضمن: العقلية، نهاية الإيجار في دراية الإهجار، ص 626.

<sup>(3)</sup> نهاية الإيجاز في دراية الإعجاز، ص 63.

<sup>(4)</sup> البلاغة تطور وتاريخ، ص 286.

<sup>(5)</sup> المرجع السابق، ص 72.

<sup>(6)</sup> مصطلحات بيانية، ص 177.

فيه شيئين يتجاذبانه هما ستر الكناية، والتصريح بالمكنى عنه؛ الآن تفسير الكناية هو أن نتركها، ونصرح بالمكنى عنه، فنقول: معنى قولنا كثير الرماد هو كثير الضيافة،(1). ومن الحق أننا لا نكاد نقف من خلال هذه الإشارة على الأبعاد الاجتماعية للتعبير الكنائي باعتباره محمصلة لها، ونتيجة لتمفاعل تناصبي بين معنى أول قريب، وثان بعيد هو المقصود، فإن التلاؤم القائم بين المسعنيين في الكناية... منبعه العرف والعادة في الأعم الأغلب من الأحيان... ا(2). ويبدو أن ما ساقه الرازي في حقيقة الكناية يكشف عن معناها لديه والفرق بينها وبين المجار؛ قال: «اعلم أن اللفظة إذا أطلقت، وكان الغرض الأصلى غير معناها، فبلا يخلو إما أن يكون معناها مقصودًا أيضًا ليكون دالاً على ذلك الغرض الأصلي، وإما أن لا يكون كــلك؛ فــالأول هو الكــناية، والثــانـي هو المجاز،(3)؛ فالبنية الأساسية للكنايـة والمجاز إذن واحدة وتتمثل في الغرض الأصلي من إطلاق اللفظ إذا أريد به غير معناه، كأن يكون مقصوداً أو غير مقصود في تلك الدلالة، ويعنى القصد إنتاج معنى استلزمه المعنى الأول، وكأنه تمخض عنه وتولد منه. والكناية باعتبــار ما ورد في التعريف الــيـــت من المجاز وإنما هي حقــيقة . . . ا<sup>(4)</sup>. وكأن الفرق بينهما - بحسب الرادي - يكمن في القصد أو عدم القصد في الدلالة على الغرض الأصلى إذا كان كناية أو مجارًا. وقد تلقف البلاغيون هذه النقطة وأخلوا يقلبونها على أوجه مختلفة، فتارةً يرون أن الكناية من المجاز، ونارة أخرى يخرجونها منه، ويجعلونها مستقلة. وقد أتى بعض الباحثين الرازي من هذه الوجهة، فقال: (أما معالجة الرازي للصورة الكنائية فهانما أفضلت هذا المصطلع ثراءه الفني الذي كان من الممكن أن يغني النصوص الأدبية بدلالات رامزة، ولكن الرازي ذهب يسرف في الجدل المنطقي الذي سلب الكناية انسيابيتها وثراءها الحقيقي فشغل نفسه مشلاً من كون الكناية من المجاز أم لا... ا(5). وقد يكون مثل هذا الاتهام مبالغًا فيه خياصة إذا علمنا أنه أصبع شيغلا شاغلاً لكثير من العلماء والدارسين، وحسبنا أن نجدهم يحددون الفرق من وجهين: «أحدهما: أن الكناية لا تنافي إرادة الحقيقة بلفظها، والمجار ينافي ذلك، فلا يصح في نحو: (رعمينا الغيث) أن تريد معنى الغميث. . . ولذلك كان في المجار قرينة مانعة من

<sup>(1)</sup> نهاية الإيجاز في دراية الإعجاز، ص 73.

<sup>(2)</sup> شفيع السيد، التعبير البياني رؤية بلافية نقدية، ص 143.

<sup>(3)</sup> نهاية الإيجار في دراية الإعجار، ص 190.

<sup>(4)</sup> مصطلحات بياتية، ص 175.

<sup>(5)</sup> منهج البلاغيين في بحثهم لصطلح الكتابة، مجلة آداب المستنصرية، ص 57، العدد 10، 1984.

إرادة المعنى الحقيقي بعكس الكناية، فلا قرينة فيها تمنع من إرادة الحقيقة.

والساني: أن مبنى الكناية على الانستقسال من اللازم إلى الملزوم، ومبنى المجساز على الانتقال من الملزوم إلى اللازم<sup>(1)</sup>.

ومن أقسام الكناية التي أوردها الرازي كناية الصفة، وضرب لها مثالاً بـ أقولهم فلان طويل النجاد كثير الرساد، فقولنا: طويل النجاد استعمل لا لان الغرض الأصلي هو معناه، بل استعمل لما يلزمه من طول القامة، وهكفا القبول في المثال الآخر، وهذا هو الكناية في المثبت (2). وبذلك فإن كناية الصفة نتاج لما يقتضيه لازم المعنى، وليس شيئًا آخر. ومعلوم أن النظر إلى الكناية وفق هذا التصور فيه تضييق لوظيفتها التعبيرية، وتقليل لبعدها الإيحائي اللساني، فنحن في الكناية لا نصر عضمون المعنى، ولا نترك المتلقي في موقف سلبي، وإنما ندعوه ليعمل فكره في فحوى الخطاب الذي نتوجه به إليه. إن المتكلم بهلا الأسلوب يناى عن المباشرة والتحديد الصريح لما يريد أن يقول، ويسوق تعبيرا ظليلا يحرك الفكر، ويبعث على التأمل؛ وتلك سمة من سمات الفنية في ويسوق تعبيرا ظليلا يحرك الفكر، ويبعث على التأمل؛ وتلك سمة من سمات الفنية في التعبير اللغوي تبعده عن الرتابة التي تنشأ من طول استخدام الألفاظ في معان محددة مال فقه (3).

وأما القسم الثاني من الكناية والذي أورده الرازي فهمو كناية النسبة، قال: الفأما الكناية في الإثبات فهي ما إذا حاولوا إثبات معنى من المماني لشيءٍ، فيتركون التصريح بإثباته له ويثبتونه لما له به تعلق؛ كقوله:

إن السماحةَ والمروءةَ والنَّدى ﴿ فِي قُبَّة ضُرِّبت على ابن الحشرج

فإنه لما أواد إثبات هذه المساني للممدوح، لم يصّرح بها، بل عدل إلى ما ترى من الكناية، فجعلها في قبة ضربت عليه. ومنه قولهم:

المجد بين ثوبيه، والكرم بين برديه. وكل ذلك قد توصل به إلى إثبات المجد والكرم للممدوح بجعلهما في ثوبه المشتمل عليه، ومثال في جانب النفي قول من يصف امرأة بالمفة:

يَبيتُ بمنجاة من اللوم بيتُها إذا ما بيوتٌ بالملامة حلَّت

<sup>(1)</sup> البيان العربي، ص 235.

<sup>(2)</sup> نهاية الإيجاز في دراية الإعجاز، ص 190.

<sup>(3)</sup> شفيم السيد، التعبير البياني رؤية بلاغية نقدية، ص 150.

فتوصل إلى نفي اللوم عنها بأن نفاه عن ببتهاه (1). ومعلوم أن إثبات الصفة في هذا القسم تتم في شيء له علاقة بالموصوف وحسرها فيه، فإذا تأملت ما أورده الرادي في هذا القسم لم تجد فيه جديداً يذكره إذ هو مسبوق إليه من قبل غيره من العلماء، ويرى بعض الباحثين أن «هذا اللون يُستخلم كثيراً في التعبيرات التثرية؛ كقولنا: النصر في ركابه، والأمل في مقدمه، والسعادة في جواره، والرخاء في أهابه، وكل ذلك يؤكد مدى انتشار هذا الاسلوب العبيري المميزة (2).

ولم يذكر الراري القسم الثالث من الكناية، وهو كناية الموصوف، واكتفى بالإشارة إليه في تفسيره الكبير؛ فغي تفسير قوله تعالى: ﴿ وَحَمْلُنَاهُ عَلَىٰ ذَاتِ الْوَاحِ وَدُسُر ﴿ نَجْرِي بَاعْتِنا ... ﴿ الْمُعْتِلَاهُ عَلَىٰ ذَاتِ الْوَاحِ وَدُسُر ﴿ الْمُعْتِلَاءُ عَلَىٰ ذَاتِ الْوَاحِ وَدُسُر ﴾ يقين الموسوف وأقام الصفة مقامه إشارة إلى أنها كانت من الواح مركبة موثقة بدسر، وكان انفكاكها في غاية السهولة، ولم يقع، فهسو بفضل الله والدسر: المسامير (3). وقال إبراهيم عبد الحميد السيد التلب: هذا الكناية إشارة إلى فيضل الله وقدرته في مقام يقتضي ذلك ...، (4). وبذلك فإن كتاب الرازي لا يخرج عن هنذا النهج الذي سلكه البلاغيون المتأخرون، وإن كان يعتبر صاحبه سباقًا إلى الاستمانة بالمنطق وتقنيئاته في التحليل والتقسيم والتفريم، وقد يكون من سوء الفهم اتهامه بجهل كناية الموصوف؛ لأن في إيراد كناية النسبة ما يكفي عن ذكر كناية الموصوف؛ إذ ق... من اليسير أن نقول: إن كل كناية عن وصف كناية عن نسبة؛ كناية الموصوف؛ إذ قلت: طويل النجاد؛ فمعناه طال غهاده، فأثبت الطول لنجاده، وإنما تريد إثباته لنصهه (5).

ومهما يكن فإن جهد الرازي لا يتوقف الحكم عليه انطلاقًا من أقسام الكناية، وإنما بالنظر إليه نظرة إجمالية باعتباره جهداً لـه خصوصياته المتميزة التي تأثر بها بعض أعلام البلاغة من بعده.

أدرك الرازي فكسرة الاختلاف بين الكنايتين إذا أتيسًا تعبيران عن معنى في بيت واحد؛ قال: «قد يجتمع في البيت الواحد كنايتان الغرض منهما واحد، ولكن لا تكون إحداهما في حكم النظير للاخرى؛ كقوله:

<sup>(1)</sup> نهاية الإيجاز في دراية الإحجاز، ص 90، 91.

<sup>(2)</sup> عبد الفتاح عثمان، النشبيه والكتابة بين التنظير البلاغي والنوظيف الفني، ص 172.

<sup>(3)</sup> الفخر الرازي، التفسير الكبير 29، 38، وراجع مصطلحات بيانية، ص 177.

<sup>(4)</sup> مصطلحات بيانية، ص 177.

<sup>(5)</sup> عروس الأفراح 4، 261، نفلاً عن عبد القادر حسين، القرآن والصورة البيانية، ص 272.

## وما يَكُ في من عيب فإني جبان الكلب مهزول الفصيل

فقوله: جبان الكلب، ليس نظيراً لقوله مهزول الفصيل، بل كل واحد منهما أصل بنفسه (1)؛ لأن مبنى الكنايتين لا يتوقف على تقديم معنين مجردين، بل يتعديان إلى إحداث إبحاءات تشبر نفس المتلقي، فيتشعب الممنى ويتسع، ويزيد بالإيحاء من دلالة الكلام...ه(2).

ولا يفتأ الرازي ينبه على الفرق بين الكناية والمجاز فاصلاً بينهما فصلاً لـقوله: 
الكناية عبارة عن أن تذكر لفظة وتفيد بمعناها معنى ثانيا، هو المقصود. وإذا كنت تفيد المقصود بمعنى اللفظ، وجب أن يكون معناه معتبرا، وإذا كان معتبرا، فما نقلت اللفظة عن موضوعها، فلا يكون مجازاء(3).

وليس من التجني على الرازي القول إذن بأنه ١٠٠٠ أقسم طريقة المناطقة في الاستدلال على أمور مردَّها إلى اللوق والقدرة على الإحساس بالجمال في التعبير، إن الادلة الخطابية تختلف كثيرًا عن الادلة المنطقية، (٩).

ومن المؤسف أن يرتاد العلماء بعد الرازي هذا النهج ولا يكادوا يفارقونه ردحًا من الزمن متخذين من المنطق - وهو أبعد ما يكون عن المعايير الجمالية الحقيقية - وسيلة في تحليل النصوص وتقعيد القواعد وتفريعها.

والكناية قد تُرجَّع على المتصريع فتكون أبلغ من الإفصاح، وهو رأي عبد القاهر الجسرجاني الذي يرى أن السبب في ذلك يرجع إلى أننا في الكناية نذكر الشيء مع لوازمه، فإذا أتى كذلك كان أوقع في النفوس وأشد تأثيراً فيها، ومن أجله كانت الكناية أبلغ. وقد اعترض الرازي عليه من وجهين:

الأول: أن المعنى الثاني وهو المقصود لا يُستدل عليه بالمعنى الأول في الكناية، فليس لدى العقل ما يتأكد به من أن المعنى الأول يستلزم بالفسعل المعنى المقصود، وهو البعيد، فهو إذن غير كاف في ذلك.

<sup>(1)</sup> نهاية الإيجاز في دراية الإعجاز، ص 191.

<sup>(2)</sup> القرآن والصورة البيانية، ص 263.

<sup>(3)</sup> نهاية الإيجاز في دراية الإعجاز، ص 191.

<sup>(4)</sup> مصطلحات بيانية، ص 178.

وأما الوجه الشاني: فيتلخص في بطلان الاستدلال باللارم على الملزوم، فإذا كانت الحياة لازمة للعلم فلا يمكن الاستدلال بوجود الحياة على وجوده(1).

ويبدو أن هذا الاعتراض ينبني على استدلال منطقي محض، وبالتالي لا يستشعر ما في النصوص من إيحاءات لا تستوعبها الأدلة المنطقية؛ ذلك أن الاستدلال باللازم على الملزوم شرط أساسي في الكناية، ولعله الرابطة القوية التي تشد إليها بنيتها التي تنبني عليها. هذا إذا أضفنا إلى ذلك أنه اعند الساوي في اللزوم يصير اللازم ملزوماً والملزوم لازما، وقد اشترطوا ذلك في الكناية، ثم إن اللزوم هنا ليس هو اللزوم العقلي الذي يعني عدم قبول الانفكاك، وإنما هو اللزوم العرفي... في ذلك تأكيد لروابط التعبير الكنائي بالبعد الاجتماعي الذي تولّد عنه، ولعل في هذا الاعتبار محاولة لوضعه الوضع الصحيح واللائق، والابتعاد به عن اصطلاحات المناطقة وقواعدهم الجافة.

ومن آراه الرازي أنه ربما ترك التـعبيـر بالكناية إلى التصــريع إذا كان الكلام ســيزداد فخامة، وهو يضرب لذلك مثلاً بقول البحتري:

قد طلبنا فلم نجد لك في السؤ دد والمجد والمكارم مثلا<sup>(3)</sup>

وفيه حذف وتأخير، وهي مظاهر أسلوبية تتعلق بخصائص الجملة العربية.

تناول الفخر الرازي الكناية، ولم يتطرق إلى التمريض شأن بقية من العلماء، وحاول وضع تعريف لها، وإبانة الفرق بينها وبين المجاز، كما أورد أهم قسمين منها؛ وهما كناية الصفة، وكناية النسبة، وهو إذا كان جهده مقتصراً على تلخيص كتابي عبد القاهر الجرجاني، فإنه رد عليه أثناء تبيان مزية الكناية على التسمريح، باعتبار أن فيها ذكر الشيء مع دليله؛ وذلك أدعى إلى الاعتقاد والإثبات.

ومن اللافت أن الرازي اتجه بما يملكه من أدوات المنطق إلى تحليل بعض الظواهر الفنية التعبيرية الكنائية، وكمان من الافتراض المغلوط أن يسلم من العشرات والكبوات، نظرا لتباعد المجمالين؛ فالأدب تعبير جميل له خصموصياته الإبداعية والنفسية، وله مقاييسه الجمالية التي لا تستوعبها طرق الاستدلال والاستنتاجات المنطقية.

<sup>(1)</sup> نهاية الإيجاز في دراية الإعجاز، ص 192، 193

<sup>(2)</sup> مصطلحات بيانية، ص 179.

<sup>(3)</sup> السؤدد: ساد سيادة وسودنا، وسؤدنا عظم ومجد وشرف.

ومن المؤسف أن نرى البلاغيين بعده يتلقفون طريقته في اصطناع المنطق في مباحث البيان العربي؛ ولذلك فإن طريقته هذه قد مهدت الطريق أمام البلاغيين من بعده، ليسلكوا مسلكه في التأليف، وينسجوا على منواله في الاهتمام بالضبط والتعريف وإخراج المحترزات واستيفاء الاقسام والاقتصار على مشال واحد أو مثالين لتوضيع القاعدة، وهي الطريقة التقريرية في البلاغة العربية (1)، وإن ظلت تلك الطريقة محل نقاش بين الدارسين بين منكر لها ومؤيد.

• تناول أبو يعقوب السكاكي (ت 626 هـ) الكناية في كتابه «مفتاح العلوم»، وكان على ما يدو شغوقًا بالنطق والفلسفة، مستوعبًا لمباحثهما، نارعًا في ذلك نزعة استلهمها من الفخر الراري الذي يظهر أنه أفاد من تلخيصه لكتابي الجرجاني، كما أفاد هو أيضًا منهما ومن تطبيقات الزمخشري في تفسير الكشاف<sup>(2)</sup>. وقد بدأ بتعريف الكناية بقوله: «الكناية هي ترك التصريح بذكر الشيء إلى ما يلزمه، لينتقل من المذكور إلى المتروك، كما تقول: فلانة نؤوم الفحى، لينتقل منه إلى ما هو ملزومه، وهو كونها مخدومة غير تقول: فلانة نؤوم الفحى، لينتقل منه إلى ما هو ملزومه، وهو كونها مخدومة غير محتاجة إلى السعي بنفسها في إصلاح المهمات... (3). وهو تعريف يلخص جهود المبابخيين منذ أن حاولوا وضع حدًّ للكناية يُعرف به ويتعيز عن غيره من صور البيان المبري، ومحصلته ترك ذكر الشيء إلى ما يلزمه، فإذا ما تم ذلك عبرنا إلى المعنى البعيد المكنى عنه وهو المقصود، كما يظهر في المثالين اللذين ساقهما على الرغم من أنه مسبوق الميهما من قبل العلماء الذين أتوا قبله.

ومن المفيد ألا نجهل أن السكاكي ينظر إلى الصور البيانية على أنها أقيسة منطقية لها غرض معين. وبلغ الأمر بالسكاكي أن ادعى في مفتاحه أن الاستعارة والكناية وغيرهما من مسائل علم البيان ما هي إلا أقيسة منطقية وإلزامات يستعملها المتكلمون لإقناع المخاطبين بما يريلون إثباته أو نفيه من نظريات وآراه (٩٠). وما دامت الكناية كذلك فإنه تعمد وضع حد لها لا يقبل الاحترازات ولا يحتسمل التأويلات أو الافتراضات، وتلك

<sup>(1)</sup> مصطلحات بيانية، ص 180.

<sup>(2)</sup> كما يظهر تأثر السكاكي أيضاً في قيامه بتلخيص كتبابه «مفتاح العلوم» بكتاب آخر أسماه «النبيان»، راجع الأصول، من 302.

<sup>(3)</sup> مفتاح العلوم، ص 402.

<sup>(4)</sup> أحمد مصطفى المراخى، تاريخ علوم البلاغة والتعريف برجالها، ص 28.

أهم خاصية في هذا التعريف. وكان أن عقب ذلك بتعريف الكناية تعريفًا لغويًا بقوله: 
وسمّي هذا النوع كنايةً لما فيه من إخفاء وجه التصريح ودلالة كنى على ذلك؛ لأن (ك ن ي) كيف ما تركبت دارت مع تأدية معنى الحفاء... (1). وكان من المفترض أن يبدأ تعريفه بهذا المعنى اللغوي للكناية نهجًا على ما كان يسير عليه علماء اللغة ثم يتلونه بمناه في الاصطلاح، ولا غضاضة في ذلك ما دامت البلاغة ومباحثها أحد علوم العربية، وهو ما يدلك على تفرد علماء البلاغة في تقديم المعنى الاصطلاحي كما تفردوا في التعامل مع الأمثلة والشواهد التي لا يفرقون فيها بين قديم ومحدث.

ومن آرائه أنهم اشتقوا من الكناية الكنى، وهو أبو فلان، وابن فلان، وأم فلان، وبنت فلان، وأم فلان، وبنت فلان، سميت كنى لما فيها من إخفاء وجه التصريح بأسماتهم الأعلام... و(2). ويبدو أن المسألة ظلّت خلافية بين علماء البيان؛ فابن الأثير، وإن كان يرى: أن الكناية مشتقة من الستر، إلا أنه إذا تأولها بغير ذلك اعتبر أنها مأخوذة من الكنية(3)، بخلاف ما يدعيه السكاكي من أن الكنية هي التي أخذت من الكناية.

والرأي عندي أن البحث في اشتفاق الكناية وأنها من الكنية أو من الستر أمور ليست ذات بال، إذا ما قويلت بوظيفة التعبير الكنائي أو مكوناته الاساسية أو طبيعة أقسامه.

حاول السكاكي إبانة الفرق بين للجاز والكناية فرآه في وجهين:

أحدهما: أن الكناية لا تنافى إرادة الحقيقة بلفظهما في حين أن للجار ينافي ذلك؛ لأن المجار لا بد له من قرينة تمنع من إرادة معناه.

وأما الثاني: فهو أن الكناية يتم الانــتقال فيها من الـــلازم إلى الملزوم، ومبنى المجار يتنقل فيه من الملزوم إلى اللازم؛ أي بصورة عكسية<sup>(4)</sup>.

ولقد علَّى بعض الباحثين على إرادة الحقيقة بلفظها في التعبير الكنائي بقوله: إن الرادة المعنى الأصلي في الكناية جائزة لا واجبة، فليس كل مثال للكناية يصح فيه إرادة الحقيقة، فقد تمنع إرادتها؛ لأن المعنى الحسقيقي فير مستحقق في الواقع...ه(5). وهو اعتراض قديم في حقيقته؛ لأننا نجد الزمخشري ينبه عليه، ويسميه اللجاز بالكناية، كما

<sup>(</sup>لي مفتاح العلوم، ص 402.

<sup>(2)</sup> المصلر السابق، ص 402.

<sup>(3)</sup> المثل السائر 3، 53

<sup>(4)</sup> مفتاح العلوم، ص 403.

<sup>(5)</sup> مصطلحات بيانية، ص 181.

اشرنا لذلك في موضع سابق من هذا البحث. وقد علَّق عبد المتعال الصعيدي على ذلك بقوله: ﴿إِن المعنى الحقيقي تمتنع إرادته... لعارض يمنع من إرادته، كقوله تعالى: ﴿... نَسَ كَعَلَهُ شَيْءٌ ... ﴿ إِنْ السَامِ اللهِ على القول بأن الكاف أصلية، وأنه يفيد المثلية بطريق الكناية، فلا يسصح إرادة المعنى الحقيقي فيه؛ لأنه يفيد ثبوت المثل له تعالى (١١).

ولا بد من توجيه النظر إلى أننا أصبحنا بهذا نعترض على السكاكي اعتراضًا معتملًا أيضًا على المنطق بإخراجها لهذا المحترد. ومن العدل أن نقول عندئذ: «ويكفي في الكناية تصور المعنى الكنائي المقصود... (2) وهو المعنى الاخير الذي قد يسهم بدوره في عملية التصور النهائية. وأما الانتقال من اللازم إلى الملزوم كما هو السئان في الكناية، أو العكس كما هو جمار في المجاز فأمر غير مردود، اللهم إلا «إذا تحقق التساوي في اللزوم فكل واحد منهما ملزوم الآخر... فيصير حال الكناية كحال المجاز في كون الشيء معها مُدَّعًى بينة... (3).

واعتبارًا لما مر ذكره من كـــلام السكاكي فإن الكناية ليست من المجاز في شيء، وإنما هي من الحقيقة.

قام السكاكي بتقسيم الكناية إلى ثلاثة أقسام (4):

أحدها طلب نفس الموصوف: وتكون قريبة فيختص بها موصوف بصفة، مثل: جاء المضياف وتريد زيدًا، أو بعيدة: وتتم بضم لازم إلى آخر بحيث تلفق مجموعًا وصفيًا مانعًا عن دخول كل ما عداه مقصودك. مثل قولك في الإنسان: حي مستوي القامة عريض الأظفار.

وأما القسم الثاني فهو الكناية من الصفة: وتكون بعيدة أو قريبة قليلة اللوادم، مثل قولنا: فلان طويل نجاده؛ كناية من طول قامته، أو قولنا: فلان كثير أضياف، أو كثير الضياف؛ كناية عن أنه مضياف، وينهما فرق.

فالكناية الأولى ساذجة، وأما الثانية فمشتملة على تصريح.

وهذا النوع القريب يكون واضحًا، أو خفيا مثل قولهم: عريض القفا؛ كناية عن الأمله.

وأما البعيدة فتكثر فيها اللوازم؛ مثل قولـنا: كثير الرماد، وفيه انتقال من كثرة الرماد

<sup>(1)</sup> بغية الإيضاح لتلخيص المفتاح في علوم البلاغة 3، 150.

<sup>(2)</sup> مصطلحات بيانية، ص 182.

<sup>(3)</sup> المرجع السابق، ص 182.

<sup>(4)</sup> مفتاح العلوم، ص 403 وما بعدها.

إلى كشرة الجمر إلى كمشرة إحراق الحطب إلى كمشرة الطبسائخ إلى كثرة الاكلة إلى كمشرة الضيفان إلى أنه مضياف.

أو مثل قول الشاعر:

وما يَكُ في من عيب فإني جبان الكلب مهزول الفصيل وفيه كنايتان هما: جبان الكلب، ومهزول الفصيل.

وقول نصيب:

لعبد العزيز على قومه وخيرهم مِنَنَّ ظاهره فبابك أسهلُ أبوابهم ودارُك ماهـولهُ عامره وكلبُك آنَسُ بالزائرين من الأم بالابنة الزائره

وفيه كناية عن وفسرة إحسان الممدوح وطول أياديه حتى تصل الأدنى والقريب، وقد صور كلبه يستأنس بالزائرين، فسدل بذلك على أنهم من معارفه لكشرة ترددهم على صاحبه، ومنه على بغيتهم لديه، وأنهم على اتصال به دائم لا ينقطع، وفي ذلك من كثرة الوسائط ما يدلك على بُعد المعنى.

ومن أمثلته أيضًا قول ابن هرمة:

لا أمنع العوذ بالفصال ولا ابتاع إلا قريبة الأجل

ونحن إذا تأملنا القسمين المذكورين آنقاً وهما كناية الموصوف والصفة وجدناهما يختصان بالقرب والبعد والوضوح والحفاء، وقد يكون من المرجع أن الظاهرتين الاخيرتين لا تعدان أصلاً في الكناية أكثر من الأولين؛ لكون أن القرب والبعد لا يعودان إلا لكثرة الوسائط في حين أن الوضوح والحفاء متعلقان بطبيعة البنية الكنائية في حد ذاتها؛ فإن النظر في البناء الشكلي والعميق للكناية يدل على اعتمادها عمليتي الحفاء والظهور أبداء (1). وبالتالي فهما أشد لصوقًا بطبيعة الادب باعتباره لونا تعبيريا فنيا.

ومن المرجع أن الشواهد التي ساقها في القسمين اقد ذكرهما عبد القاهر - كما سبق - فاستفاد السكاكي عما ذكره الشيخ في الدلائل إلى حدَّ كبير، وإن كان قد اختسصر القول، ولجماً إلى حصر الاقسام وضبط الحدود»(2)، وهو في هذا الاختصار والحصر

<sup>(1)</sup> محمد عبد المطلب، أدبيات البلاغة العربية قراءة أخرى، ص 188، 189.

<sup>(2)</sup> مصطلحات بيانية، ص 186.

والضبط يتفق مع الفخر الرازي، وإن كان يفوقه في أن تلخيصه دادق من تلخيص الفخر الرازي، وكانما كنان عقله أكثر دفة وضبطاً للمسائل، بل لقد كان أكثر تنظيماً وأشد تقسيماً مع ترتيب المقدمات وإحكام المقايس وصحة البراهين (1). وقد يرجع تفوق السكاكي إلى أن تلخيص الرازي هو أول تجربة في التلخيص البلاغي، ومن المفترض أن أولى التجارب عادة ما لا تنال رضى الناس وإصجابهم، نظراً لما يبدو فيها من تقصير.

وأما كناية النسبة<sup>(2)</sup>: وهي تخصيص الصفة بالموصوف، فتتفاوت بدورها إلى لطيفة والطف، وقد ضرب لها عدة أمثلة؛ كقول زياد الأعجم:

إن السماحة والمرومة والندى في قبة ضُربت على ابن الحشرج

فإنه لم يصرح بتخصيص صفات السماحة والمروءة والندى بابن الحسرج، ولكنه جعلها في قبة وخصُّها بالممدوح، وهو ابن الحشرج، وقولهم: المجد بين ثوبيه، والكرم بين برديه.

وقوله، وهو ألطف:

والمجد يدمو أن يدوم لجيده مقد مساحى ابن العميد نظامه

إذ لم يصرح بإثبات المجدد للممدوح، ولكنه أثبت له مسامي، وجعلها نظام المقد في جيد المجد، فنبه بذلك على مكانة عمدوحه لدى المجد، ثم جعل المجد داميًا أن يدوم ذلك المقد لجيده، ونبه بذلك على طلب حقيقة المجد ودوام بقاه ابن العميد، وقد خص بتلك المنزلة ابن العميد.

ومن هذا القسم قول الشنفرى الأودي في وصف امرأة بالعفة<sup>(3)</sup>: يبيت بمنجاة عن اللوم بينها إذا ما بيوت بالملامة حلَّت

وقول ابن هانئ:

لما جازه جود، ولا حَلُّ دونه ولكن يصير الجود حيث يصير

ونبه السكاكي إلى أنه ربما ظن أن في الكناية قسمًا رابمًا، وهو أن يكون المطلوب بالكناية الوصف والتخصيص، مثل قولنا: يكثر الرماد في ساحة عسمرو، وفي الكناية عن إن عمرًا مضياف، فليسس بذاك؛ إذ هما كنايتان، وانتقال من لازمين إلى ملزومين؛ وهما: كثرة الرماد، والثاني: تقييدها بقولك في ساحة عمرو.

<sup>(1)</sup> البلاغة تطور وناريخ، ص 288.

<sup>(2)</sup> مقتاح العلوم، ص 407 وما يعدها.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص 410.

والظاهر أن هذا التخمين - الذي جعله يحتسمل وجود قسم رابع من الكناية - لا يعدو أن يكون إلا نوعا من الاحتراز الذي يشيع في أوساط المناطقة بفعل تمرسهم بالمنطق وقياساته. أو هو اهتمام ينصرف إليه ذهن كل من أراد أن يقنن العلوم مثل السكاكي ومن والاه، فوهو في سبيل استنباط القواعد والقوانين قد استخدم المنطق بأصوله والفاظه وأسلوبه الجاف الذي لا يحوي أي جمال، ولا عجب في ذلك فقد كان همه أن يقن البلاغة ويُقعدها كسائر العلوم الاخرى (1).

فأما مظاهر الالتواء وكد الذهن والتمحل فبادية في أسلوبه لا تحتاج إلى دليل إثبات، خاصة أثناء تحليله العقيم للأمثلة الشمرية التي سافها في القسم الثالث من الكناية، وقد بدا فيه كشير الإطناب والتكلف لدرجة عملة؛ لذلك ابعد كل البعد عن الدراسة الأدبية التي تعتمد على الذوق والإحساس، وتقوم على النقد والتحليل...، (2). ومن اللافت أن السكاكي رسخ هذا الاتجاه المنطقي الفلسفي في دراسة صور البيان العربي وقد تحول فيما بعد إلى مدرسة نسبت إليه وتعرف بالمدرسة الكلامية (3).

حاول السكاكي إيجاد تقسيم آخر للكناية باعتبار الخفاه (4)؛ فإذا كانت الكناية عرضية أطلق عليها اسم التعريض. وأما إذا كانت بعيدة سميت تلويحًا، بخلاف لو أنها كانت قريبة مع نوع من الخفاه؛ مثل: عريض القفا وعريض الوسادة سميت رمزًا، وإذا لم يكن بها خفاء كان إطلاق اسم الإيماء والإشارة عليها مناسبًا، كقول البحتري:

## أو ما رأيت للجد ألقى رحله في آل طلحة ثم لم يتحول

وأما التعريض فيكون تارةً على سبيل الكناية وأخرى على سبيل المجار؛ ومثال الأول قولهم: آذيتني فستعرف، وأردت المخاطب، ومع المخاطب إنسانًا آخر. وإن لم ترد إلا غير المخاطب كان من القبيل الثاني.

<sup>(1)</sup> علم البيان، ص 32.

<sup>(2)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 21.

<sup>(3)</sup> قال أمين الحولي: المستجد المدرسة الكلاسية تتميز بالتسحديد اللفظي والروح الجدلية، والعنايسة بالتعريف الصحيح، والحرص على المضاعدة المحددة مع الإقلال من الشواهد الادبية، والاعتماد على المضايس الفلسفية من خلقيات وطبيعيات ونحوها، وعلى القواصد المنطقية في الحكم بحسن الكلام وجودته أو بقبحه ورداءتها. مناهج تجديد في النحو والبلاغة والضبير والأدب، ص 96.

<sup>(4)</sup> مقتاح العلوم، ص 411 وما بعدها.

إن الولوع بالتقسيم يشكل ظاهرة بارزة في فكر السكاكي؛ لكونه لا يتوقف على هذا القسم الكنائي المبني أساسًا على التفاوت في الخفاء، وإنما ينسحب أيضًا على تقسيم علم البلاغة وتفريعه إلى مباحث باعتبار الفروق الموضوعية بينها كما هو معلوم.

كما ضاق الدارسون ذرعًا بالأنواع الأخيرة من الكناية لصعوبة التفرقة بينها؛ ﴿إذْ مَن الصعب التفريق بين الأربعة الأخيرة، وكان حسبه أن يقول إن الكناية قد تكون واضحة وقد تكون خفية، ولكنه كان مشغوفًا بالتكشير من الأقسام؛ (1). ومن الحق أن السكاكي مسبوق إلى كثير من تلك المصطلحات التي ذكرها علماء البلاغة والنقاد، وكانت جهوده لا تتعدى الضبط والتعريف.

ومن الدارسين من يواخذ السكاكي على إهماله نوعًا من التعريض على سبيل الحقيقة ما دام التعريض: «هو فهم المعنى من السياق والقرائن. . ولذلك فإن التعريض يكون بالحقيقة كما يكون بالمجاز والكناية (2). وقد تكون هذه الملاحظة الأخيرة إحدى إنجازات البلاغين التالين للسكاكي. كشفت عنها الجوانب التطبيقية للتعريض.

ولا بد من إبانة بلاغة التعبير الكنائي اللهي يظهر في ذكر الشيء مصحوبا ببينة، قال السكاكي: وفيصمر حال الكناية كحال المجار في كون الشيء معها مدعى ببينة، ومع الإنصاح بالذكر مدَّعًى لا ببينة، (3).

ومن البيَّن أنه وإن كان مستفيدًا من قول عبد القاهر<sup>(4)</sup> إلاَّ أن حصر بلاغة الكناية في إثبات الشيء أو نفيه بالدليل أمرَّ يقلل من شأنها، ويجعلها قالبًا من القوالب أو يعدمها الإيحاء الذي تزخر به، والذي يثير ذهن المتلقي ويؤثر فيه.

تناول السكاكي التعبير الكنائي تناولاً غلَّب فيه ثقافته الفلسفية والمنطقية كما يلهب إلى ذلك أغلب الدارسين، ورغم ذلك فإنه وضع لها تعريقًا اصطلاحيا ولغويا، وبين الفرق بينها وبين المجاز وأقسامها باعتبار المطلوب بها أو باعتبار الخفاء والوسائط، كما لم يفته الحديث عن بلاغتها وفضل التعبير بها على التصريح بالمعنى. وهو إن كان مسبوقًا في بعض منها إلا أنه استكمل دراستها ويلغ بها الشأو الذي اتبعه فيه غيره.

<sup>(1)</sup> البلاغة تطور وتاريخ، ص 310.

<sup>(2)</sup> مصطلحات بيانية، ص 188.

<sup>(3)</sup> مفتاح العلوم، ص 413.

<sup>(4)</sup> مصطلحات بيانية، ص 189.

● تعتبر الكناية من اهم مباحث البيان المعربي التي عني بها ابن الأثير، وهو ضياء الدين (ت 637 هـ) في اكتبر من مؤلف له، ونخص بالذكر من ذلك كتباب «المثل السائر في أدب الكاتب والشياصر»، وكتباب «كفاية الطالب في نقد كلام الشياصر والكاتب. فقد بدأ بالعبودة إلى تاريخ الفن الكنائي فوجه نقده لبعض العلماء؛ لانهم خلطوا بين الكناية والتعريض خلطًا لا تبان فيه الحدود الفاصلة بينهما؛ قال: «وقد تكلم علماء البيان فوجدتهم قد خلطوا الكناية بالتعريض، ولم يفرقوا بينهما، ولا حدواً كُلاً منهما بحدً يفصله عن صاحبه. . . فذكروا للكناية أمثلة من التعريض، وللتعريض أمثلة من الكناية فممن فعل ذلك الغائمي وابن سنان الخفاجي والعسكري . . . 10.

ومن اللافت أن ظاهرة الخلط ظلّت من المظاهر المحيرة في تاريخ علوم البلاغة العربية، وكانت بعض أسبابها تعود إلى أن المشتغلين بتلك العلوم ليسوا جميعًا على درجة واحدة من الثقافة الأدبية، كما أن بعضهم كان عالمًا بالنحو أو الفقه أو الأصول، ومن هنا اضطرب المصطلح، وتعددت دلالاته وتنوعت مشلما تجد في قباب الإشارة وأنواعها في كتاب قالمائية الطالب في نقد كلام الشاعر والمكاتب، إذ أوردا تحت هذا الباب أنواصًا كشيرة كالتصريض والكناية والتمثيل والتورية وغيرها)(2).

ونظن أن ابن الأثير قد وقع هو الآخر في هذا الخلط - وإن لم يكن في التفرقة ببن الكناية والتعريض - كما أمكن لنا أن نقف على ذلك. هذا إذا أضفنا له أن الخلط لم يستمر لدى جميع البلاغيين، فهو: وإن صح بالنسبة للغانمي والعسكري وابن سنان، فإنه لا يصح مم من جاء بعدهم كالزمخشري والسكاكي... ه(3).

وأما تعريف الكناية فأورد فيه حداً ثم ادعى أنه فاسد عند تعقيبه عليه، وهو: «هي اللفظ الدال على الشيء على غير الوضع الحقيقي، بوصف جامع بين الكناية والمكنى عنه... عنه الله عنه كن أن يكون حداً للتشبيه. وهو مثل تعريف علماء الأصول؛ لأنهم «قالوا في حد الكناية: إنها اللفظ المحتمل، يريدون بذلك أنها اللفظ الذي يحتمل الدلالة على المعنى وعلى خلافه، وهذا فاسد أيضًا؛ فإنه ليس كل لفظ يدل على المعنى

<sup>(1)</sup> المثل السائر 3، 50.

<sup>(2)</sup> كتاب كفاية الطالب في نقد كلام الشاعر والكاتب، ص 201 وما بعدها.

<sup>(3)</sup> مصطلحات بيانية، ص 190.

<sup>(4)</sup> المثل السائر 3، 50.

وعلى خلافه بكناية ((1).

ومن الدارسين من يؤاخل ابن الأثير على تصدّيه لتحديد الفلقهاء للكناية مشذرعًا ببعدهم عن مباحث البيان بُعدًا لا يخول لهم الخوض في مسائله 1 قال: (ومن عجب أن البلاغيين قد تاثروا إلى حدٌّ كبير بـالفقهاء والأصوليين، فذهبـوا يتمحكون أراءهم في الجدل حول تأصيل التعبيرات الكنائية مع أنهم يدركون تمامًا أن باب البلاغة غبر باب الفقه، ولكن العامل الديني يبقى هو المهيمن الفعَّال الذي يتحكم في بلورة مناقشاتهم للمصطلحات البلاغية (2). وهؤلاء يتجاهلون أن محور الاهتمام الذي يجمع أولئك العلماء - على اختلاف تخصصاتهم - هو النص القرآني الذي تناولوا أحكامه ومقاصد معانيه الظاهرة والباطنة، كسما تناولوا مفرداته وجمله وعباراته، ومن ثم زالت الهوة الفاصلة بين العلماء. ويؤشر ابن الأثير أن يحدّ الكناية بقوله: " فحدّ الكناية الجامع لها هو أنها كل لفظة دلت على معنى يجوز حمله على جانبي الحقيقة والمجاز. والدليل على ذلك أن الكناية في أصل الوضع أن تتكلم بشيء وتريد غيره؛ يقال كنيت بكذا عن كذا، فهي ندل على ما تكلمتُ به وعلى ما أردته في غيره (3). ويضرب ابن الأثير مثلاً على جنواز إرادة المعنيين فسي الكناية بقنوله تعنالي: ﴿... أَوْ لَامْسُتُمُ النَّسَاءُ ... ﴿ ۖ ﴾ [النساء] فإنه بجور حمله على الحقيقة والمجار، وكل منهمما يصح به المعنى ولا يختل. ويمكن أن يُفهم من الجـامع بين المعنيين ما يجعل المتلقى يتــبقن من أن المقصود بهــما هو هذا المعنى البعيد الذي وطَّنه في نفسه تناسبهمــا، وأن الأول منهما اقتضى الثاني فيهما، كما يمكن أن يدل الجامع أيضًا على ما يؤدي بالمتلقي إلى أن الستشف الدلالة الرامزة من خلال الأداء الله فوي في التصبير الكنائي، وهو على صواب فسي ذلك حتى لا تتسميم الأشياء ويُحمل التعبير على غير ما يحتمل (4).

ويضرب ابن الأثير مثلاً للجامع بالآية الكريمة: ﴿إِنْ هَلَا أَخِي لَهُ بَسْعٌ وَبَسْعُونَ نَفَجَةً وَلَيَ نَفَجةً وَلَيَ نَفَجةً وَاحِدةً ... 
أَنْجَةً وَاحِلةً ... 

(التأنيث، ولولا ذلك لقبل في مثل هذا الموضع إن أخي له تسع وتسعون كبشا ولي كبش واحد، وقبل هذه كناية عن النساء، ومن أجل ذلك لم يلتفت إلى تأويل من تأول قوله تمالى: ﴿وَنِهُكَ لَغَلَمْ ﴿ إِلَهُ ﴾ [المدثر] أنه أراد بالثياب القلب على حكم الكناية، لأنه تمالى:

<sup>(1)</sup> المثل السائر 3، 51.

<sup>(2)</sup> منهج البلاغيين في بحثهم لمصطلح الكناية، مجلة آداب المستنصرية، ص 56، العدد 10، 1984.

<sup>(3)</sup> المثل السائر 3، 52.

<sup>(4)</sup> رجاه عيد، فلسفة البلافة بين التقنية والتطور، ص 428.

ليس بين الثياب والقلب وصف جامع. . . (1).

وقد تجور تسمية هذا الجامع بالتناسب الحاصل من عملاقة المعنين في الكناية، وهي تسمية لها مبرراتها المقبولة؛ باعتبار أن التناسب في النهاية هو إحدى خصائص الفن.

وتنفرد الكناية بأن المنى فيها يجوز حمله على الحقيقة والمجاز، ومن ثم فإنها لبست مثل التشبيه، «وأما النشبيه فليس كذلك ولا غيره من أقسام المجاز؛ لأنه لا يجوز حمله إلا على جانب المجاز خاصة، ولو حمل على جانب الحقيقة لاستحال المنى (2)، على أن إرادة الحقيقة في الكناية قد يتحول بالمعنى إلى السذاجة والتفاهة، وخساصة إذا كان الشكل الأدبي الذي وردت فيه الكناية هو الشعر، «وكأن ابن الأثير ومن دار في فلكه قد نسوا أو تناسبوا أن أي محط أدبي عال في فنيته شعراً كان أم نثر) يتحول إلى ثرثرة إذا حملناه على جانب الحقيقة (3)؛ فإرادة الحقيقة إذن تقضي على البعد الرامز في الكناية وتحول بها إلى حقيقة باهتة خالية من كل إيحاه.

حاول ابن الأثير تعريف الكناية تعريقًا لغويًّا، فقال: "واعلم بأن الكناية مستقة من الستر؛ يقال: كنيت الشيء إذا سترته، وأجري هما الحكم في الألفاظ التي يُستر فيها المجاد بالحقيقة فتكون دالة على الساتر وعلى المستور معاً... (4). واشتقاق الكناية من الستر رأيٌ فيها، وهو مسبوق إليه كما رأينا ذلك عند السكاكي، وقد تأول ابن الأثير رأيًا آخر، وهو «أنها مأخوذة من الكنية التي يقال فيها أبو فلان، فإنا إذا نادينا رجلاً اسمه عبد الله وله ولد اسمه محمد فقلنا: يا أبا محمد، كان ذلك مثل قولنا يا عبد الله، فإن شئنا ناديناه بهذا أو شئنا ناديناه بهذا فكلاهما واقع عليه (5)؛ فالكناية عنده إذن إما مشتقة من الستر أو من الكنية، والدليل على أنها من الستر: أن المجاز هو المستور فيها، لأن الحقيقة هي التي تُعهم أولاً بخلاف للجاز الذي يُعهم بالتدبر والفكر.

وأما دليل اشتقاقها من الكنية فلأن عبد الله هو حقيقة هذا الرجل، وأما أبو محمد فإنه طارئ عليه بعد عبد الله؛ لأنه لم يكن له إلا بعد أن صار له ولد اسمه محمد<sup>(6)</sup>.

<sup>(1)</sup> المثل السائر 3، 53.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق 3، 51.

<sup>(3)</sup> منهج البلافيين في بحثهم لصطلح الكتابة، مجلة آداب المنتصرية، ص 56، العدد 10، 1984.

<sup>(4)</sup> المثل السائر 3، 53.

<sup>(5)</sup> المصدر السابق 3، 53.

<sup>(6)</sup> المثل المسائر 3، 53

ولا يكاد ابن الأثير يصل إلى نتيجة مقنعة بشان اشتقاق الكناية؛ لأنه لم يستفر على رأى واحد فيهما.

والكناية عند ابن الأثير جزء من الاستعارة، ونسبتها إلى بعضهما نسبة الخاص إلى العام؛ فكل كناية استعارة، وليس كل استعارة كناية (1). ومن المرجع أن ما يجمع الاستعارة والكناية هو أنها متفرعان من المجار، ومنحدران منه، وأن المخالب على بنيشهما هو الدلالة المقصودة التي تقف وراء الدلالة الظاهرة؛ يقول رجاء عيد: فابن الأثير يعد الكناية جزءا من الاستعارة من ناحية أن هناك دلالة وراء هذه الدلالة الظاهرة، وعلى رغم أننا لا نوافقه في زعمه بأن كل كناية استعارة، وليس كل استعارة كناية، فإننا نذكر أنه حاول الشفرقة بعسورة أخرى حين جعل الكناية من المجار، وكذلك الاستعارة، وقد حدد ابن الأثير تلك الفروق أيضًا في:

الخصوص والعموم، والصريح، والحمل على جانب الحقيقة والمجاز، وما دامت الاستعارة جزءاً من المجاز، أن الكتابة جزء الجزء أيضاً من المجاز<sup>(3)</sup>. ولا بد من توجيه النظر إلى أنه مسبوق في اعتباره الاستعارة والكتابة من المجاز، إذ هو يترسم خطا غيره كالمعالى في كتاب الروضة الفصاحة» (4).

ولا يفتاً ابن الأثير ينبه إلى تداخل الكناية مع الاستعارة في بعض الأحيان؛ فإن منها ما يجور أن يكون كناية، ومنها ما يجور أن يكون استعارة، باعتبار النظر إليه بمفرده أو إلى ما بعده، ويضرب مشلاً لذلك بقول نصر ابن سيار، وهو يحرض بني أمية عند خروج أبى مسلم(5):

أرى خسللَ الرساد وميضَ جمرٍ ويوشك أن يكون له ضرامُ فإن السسنار بالزنديسن تسودَى وإن الحرب أوَّلها الكسكام أقول من التعجب: ليت شعري آأيضاظ أميسة أمْ نيسام ؟

<sup>(1)</sup> المثل السائر 3، 55

<sup>(2)</sup> فلسفة البلاغة بين التقنية والتطور، ص 428.

<sup>(3)</sup> المثل السائر 3، 55

 <sup>(4)</sup> قال الثماليمي: •رمما پنصل بالاستعارة أيضا التمثيل والكناية؛ لاشتراك الثلاثة في كونها مجازًا، وفي كونها كالفرع للتشبيه الذي هو حقيقة بلا خلاف بين طماء البيان، فلذلك ألحق بهاه. روضة الفصاحة، ص 44.

<sup>(5)</sup> الثل السائر 3، 55 وما بعدها.

فإن حسبّوا فللك بقاء مُسلك وإن رقدوا فإنى لا أنام(١)

فهو يرى أن البيت الأول كناية؛ لجواز حمَّله على جانبي الحقيقة والمجاز، على أنه إذا نظرنا إلى كل الأبيات تبين لنا أنه - أي البيت الأول - استصارة، باعتبار المعانى الواردة في الأبيات الآخرى التالية.

قام ابن الأثير بتقسيم الكناية قسمين هما: ما يحُسن استعماله، وما لا يحُسن استعماله، وهي قسمة تنبني على ما يبدو، على القبم الخلقية؛ لكونه يقول في القسم الأخير: «فيإنه لا يحسن استعماله؛ لانه عيب في الكلام فاحش؛ وذلك لـ عدم الفائلة المرادة من الكناية فيه، ويضرب له مثلاً بقول الشريف الرضي يرثي امرأة: إن لم تكن تصلاً فغمدُ نصال<sup>(2)</sup>

وفي هذا من سوء الكناية ما لا خفـاء به؛ فإن الوهم يسبق فـي هذا الموضع إلى ما يقبح ذكره. . .

وقول المتنبى:

إني على شغفي بما في خمرها الأعفُّ عماً في سراويلاتها وهذه كناية عن النزاهة والعفة إلا أن الفجور أحسن منها<sup>(3)</sup>

وقد أورد أبو هلال العسكري البيت الآخير في الصناعتين، ونبَّه على ما فيه من عيب يفضل السكوت عنه.

وهناك من قسم الكناية إلى ثلاثة أقسام؛ وهي: التمثيل والإرداف والمجاورة (4). ولم

(1) جاه بحاشية المثل السائر 3، 56 ما يلي: «كان نصر بن سيار واليّا على خمراسان لهشام بن عبد الملك، وقد بعث إليه بسهله الأبيسات ليسحلر فيهما ذيوع السنخسط على بني أسينة هناك وانتشبار الدصوة لبني المباس. . . ١، والأبيات في العقد الغريد 4، 478.

(2) جاه بحاثية المثل السائر 3، 70 ما يلى: «البيت في الديوان هكفا:

إلا يكن نعسلا فغمد تصبول فالته أحداث الزمان بغول او لا يكن بابي شيول ضيغم تدمى اظافره فأم شبول

في تعزية أبي مسعيد على بن مسحمد بن أبي خلف عن أخت له توفيهت. وراجع ديوان الشريف الرضي 2، . 187

(3) التل السائر 3، 70، 71.

(4) فأما التحثيل فهو «أن تراد الإشارة إلى صعنى، فيوضع لفظ لمنى آخر، ويكون ذلك مثالاً للمعنى الذي اريلت الإشارة إليه ا كفولهم: فلان نفي الشوب، أي منزه من العبوب. وأما الإرداف: فيهو أن تراد الإشارة إلى معنى، فيوضع لفظ لمعنى آخر، ويكون ذلك إردافاً للمعنى الذي أربدت الإشارة إليه ولازماً له ؛ كلولهم: غلان طويل النجاد، أي طويل القامة، فطول النجاد رادف لطول القامة ولازم له. . .

واما للجاورة: فهي أن تريد ذكر الشيء فتتركه إلى ما جاوره، كقول عنترة:

بزجاجة صفراء ذات أسرة قرنت بأزهر في الشمال مفدم يريد بالزجاجة الحمر، فذكر الزجاجة وكني بها عن الحمر؛ لأنه مجاورة لها؛. المثل السائر 3، 58. يرنص ابن الأثير بهذه القسمة؛ لأنها لا تبين الحدود الفاصلة الفعلية بين تلك الأنواع؛ ولان من شرط التقسيم أن يكون كل قسم منه مختصًا بصفة تفصله عن عموم الأصل؛ كقولنا: الحيوان ينقسم أقسامًا منها الإنسان؛ وحقيقته كذا وكذا، ومنها الأسد؛ وحقيقته كذا وكذا، ومنها الفرس؛ وحقيقته كذا وكذا، ومنها غير ذلك، وهاهنا لم يكن التقسيم كذلك، (١).

وعنده أن التمثيل يظهر جليًا في الآية الكريمة يؤانً هذا أخي لهُ تسعُ وتسعُون تعجهُ ولي نفجةُ واحدةً ... ﴿ وَهِ ﴾ [ص] فقد أراد الإشارة إلى النساء فمشَّلُهن بالنعاج، وهكفا يجري الحكم في جمعهم ما يأتي من الكنايات، على أن هذا التعثيل قد يأتي مناسبا للمعنى المكنى عنه، وقد يكون دون ذلك.

وأما الإرداف فتكون الكناية دليلاً فيـه على المكنى عنه ولازمة له، بخلاف غيرها من الكنايات؛ مثل قولهم: طول النجاد دليل على طول القامة ولازم له.

ومن لطيف هذا الموضع ما يأتي بلفظة امثل المجل الرجل إذا نسفى عن نفسه القسيح: امثلي لايف على هذا الي أنا لا أنعله، فنفى ذلك عن مثله، ويريد نفيه عن نفسه لا مُحالة (2).

وقد حاول ابن الأثير أن ينزع نزعة أدبية في تناوله للكناية - رغم ما يبدو عليه من تملق بأهداب المنطق - فاكثر من الشواهد (3) وضرب الأمثلة من القرآن الكريم والحديث النبوي الشريف وكلام العرب؛ ومنه قوله تعالى: ﴿وَأُوزَكُمُ أَرْضَهُمْ وَمَارُهُمْ وَالْوَالُهُمْ وَأُونَا لُمْ لَنبوي الشريف وكلام العرب؛ والأرض التي لم يطأوها كناية عن مناكع النساء؛ وذلك من حسن الكناية ونادره، وقوله تعالى: ﴿انزلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءٌ فَسَالَتُ أَوْدِيَةً بِقَدْرِهَا فَاحْمَلُ السِّلُ مَن العلم، وبالأدوية عن القلوب، وبالزبد عن الملل.

ومن كنابات الرسول ﷺ قوله: (دويدكَ سوقكَ بالقوارير، يريد بذلك النساء، فكنى عنهن بالقوارير، وذلك أنه في بعض أسفاره وغلامٌ أسود اسمه انجشة يحدو، فقال له: يا أنجشة رويدك سوقك بالقوارير، وهذه كناية لطيفة.

ومن الكنايات عمًّا يتعلَّر التصريح به قولهم في شرط إقامة الحد على الزانيُّ وهو أن يُشهد عليه برؤية الميل في المكحلة، وذلك كناية عن رؤية الفرج في الفرج.

<sup>(1)</sup> المثل السائر 3، 59.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق 3، 59.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق 3، 62 وما بعدها.

ويكنون عن العداوة بقولهم: لبس له جلد النمر. وتكني العرب في أمثالها عن المرأة الحسناء في منبت السوء بقولهم: إياك وصقيلة الملح؛ لأن عقيلة الملح هي اللؤلؤة تكون في البحر، فهي حسنة وموضعها ملح.

ومن الإنصاف - بعد أن اتضع منهج ابن الأثير - أن نعرف بتغليبه الانجاه الأدبي في دراسة مسائل البيان، ومنها الكناية، مستعينًا في ذلك يملكته الأدبية، وذوقه المثقف، حتى قال محصود شيخون عن دراسته للكناية: «ولقد انجه في دراسته لها انجاهًا ادبيًا، اعتصد فيه على ذوقه وحسه، فأكثر من الشواهد الأدبية، وخرجها تخريجًا حسنًا، وحللها تحليلاً جميلاً جمع فيه بين الروعة الأدبية، والدقة العلمية، وبين الحسن والقبيح مع الإقلال من القواعد والابتعاد عن الإغراق في التقسيمات والتغريمات (أ). وهو انجاء مع الإقلال من القراعد والابتعاد عن الإغراق في التقسيمات علما، البلاغة من بعده.

تناول ابن الأثير التعريض وقام بتعريفه بقوله: «وأما التعريض: فهو اللفظ الدال على الشيء من طريق المفسهوم بالوضع الحقيقي والمجاري، فإنك إذا قلت لمن تسوقع صلته وممسووفه بغيس طلب: والله إني لمحتاج، وليس في يدي شيء، وأنا عريان والبرد قد آذاني؛ فإن هذا وأشباهه تعريض بالطلب، وليس هذا اللفظ موضوعاً في مقابلة الطلب لا حقيقة ولا محازاً، إنما دل عليه من طريق المفهوم. ... (2). وهو تعريف اصطلاحي شفصه بما يقرب فهمه من الافعان، وزاد في تجلية معناه في اللغة بقوله: «وإنما سمي التصريض تعريضاً؛ لأن المعنى فيه يُفهم من عُرضه أي من جانبه، وعُرض كل شيء جانبه (3). وقد جاه في خطبة النكاح؛ كقولك للمرأة: إنك خلية، وإني لعزب، فإن مثل هذا لا يدل على طلب التكام حقيقة ولا مجازاً (4).

وعندما بحث صلته بالكناية ظهر له الفرق بينهمما من بعض الوجوه التي تُجمل فيما يلى:

إن التعريض أخفَى من الكناية؛ لأن دلالة الكناية لـ فظية وضعية من جهـة المجاز، ودلالة التعريض من جهة المفهوم لا بالوضــع الحقيقي ولا المجازي. وتجد الكناية تشمل اللفظ المفرد والمركّب ممًا، وأما التعريض فإنه يختص باللفظ المركب. وإذا كان التعريض

<sup>(1)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 29، 30.

<sup>(2)</sup> المثل السائر 3، 56.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق 3، 57.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق 3، 56، 57.

هو اللفظ الدال على الشيء من طريق المفهوم بالوضع الحقيقي والمجـــاري، فإن الكنايةً كلُّ لفظة دلَّت على معنى يجوز حمله على جانبي الحقيقة والمجار<sup>(1)</sup>.

وبذلك يتضع أن التعريض ليس نوعًا من أنواع الكناية كسما هو الشان عند بعض البلاغيين، وإن كان يجمعهما الستر والخفاء، ورغم أن التعريض ليس من قبل المجاز مثل الكناية إلا أنهما يتصلان بأعلى مستوى الخطاب اللساني، ونعني به مستوى البلاغة. وتعدى بحث ابن الأثير الكناية والتعريض في اللغة العربية إلى اللغة البريانية والفارسية، فقال: قواعلم أن هذين القسمين من الكناية والتعريض قد وردا في غير اللغة العربية، ووجدتهما في اللغة السريانية، فإن الإنجيل الذي في أيدي النصارى قد أتى منهما بالكثير. وعا وجدته من الكناية في لغة الفرس: أنه كان رجل من أساورة كسرى وخواصه، فقيل له: إن الملك يختلف إلى امرأتك، فهجرها لذلك وترك فراشها، فاعبرت كسرى، فدعاه وقال له: قد بلغني أن لك عبنًا وأنك لا تشرب منها، فما سبب ذلك؟ قال: أيها الملك: بلغني أن الأسد يردها فخفته، فاستحسن كسرى منه هذا الكلام، واستي عطاءه: (2)

ومن المؤسف أن نجد ابن الأثير ينصرف عن التعليق على هذه الإشارات الخاطفة، فلا يكاد يتوقف عند التأثير المتبادل بين البلاغة العربية والبلاغة السريانية ما وجهه وما أبعاده؟ خاصة وأن كلاً منهما لغة سامية، وكلاً منهما لغة كتاب ديني منزل من السماء. ومعلوم أن بلاغة الغرس تأثرت في نشأتها وتطورها ببلاغة العرب، مثل كتاب «ترجمان البلاغة» الذي «اعتمد اعتمادًا كبيراً على مؤلفات عربية وصرَّح بسنقله عن بعضها، كما نجد الوطواط ينقل كشيسراً من تعريضاته وشواهده من الكتب العسربية، والمعسروف أن مصطلحات البلاغة الفارسية كلها عربية خالصة» (3)

ولسنا ندري هل أن الكناية في البلاغة العربية لها نفس خاصبات الكناية في السريانية والفارسية؟

<sup>(1)</sup> المثل السائر 3، 57

<sup>(2)</sup> المثل السائر 3، 7.

<sup>(3)</sup> محمد بن عمر الرادوياتي، ترجمان البلاغة، التقديم بقلم محمد نور الدين، ص 7.

وأما كـتابه الثاني وهـو «كفاية الطالب في نقـد كلام الشاعـر والكاتب، فتناول فـيه الكناية تحت مـا أسماه ببـاب الإشارة، وقـد جعلهـا أنواعًا؛ منهـا: التفخـيم والإيماء، والتعريض والتلويح، والكناية والتمثيل، والرمز والتورية.

ويغلب على الظن أن هذا الساب أخذه من كتباب «العمدة»؛ لأنبنا نجد الأنواع التي ذكرها هي نفسها التي وردت تحت باب الإشارة في كتباب «العمدة» مع فارق هين يتمثل في بعض الإضافات التي أضافها ابن رشيق ومنها: الحدف، واللمحة، واللحن، واللغز، والتربية، والتبيم(1).

فـمن الإشـارة: التـعريض؛ كـقـوله عـز وجل: ﴿ فَقُ إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْكَرِيمُ ۗ ۗ ﴾ [الدخان]، نزلت في أبي جهل؛ لأنه قـال: ما بين أخشبيـها - يعني مكة - أعزّ مني، ولا أكرم. وقيل: بل خُوطب استهزاءً، وقال كعب بن زهير:

# في فتية من قريش قال قائلهم بيطن مكة لما أسلموا: زولوا

فعرض بعمر، وقيل بأبي بكر، وقيل: بل برسول الله ﷺ (2)، والمثالان وردا بكتاب «العمدة»، بحيث اكتفى ابن الأثير فيهما بالنقل، وكنت أتمنى لو أنه أفاض في تعريف التعريض والشرح والتعليق على المثالين، ولكنه لم يكلف نفسه عنا، ذلك.

وابن الأثير لم يشر إلى مصادره التي أخذ منها، وهو ما حدا بالنبوي عبد الواحد شعلان محقق الكتاب \_ إلى أن يقول: «وسوف يرى القارئ أنه قد يورد بعض الأراه غفلاً عن ذكر أصحابها، وهذا يجعل القارئ المبتدئ يظن أنها لضياه الدين... وهو في الحقيقة قد اتبم الطريقة التي سار عليها ابن رشيق في العمدة... (3).

ومن الإنصاف القبول إنه اعتمد اعتمادًا يكاد يكون كليًا على ابن رشيق في باب الإشارة حتى لَيْعَدُّ من التابعين له.

ومن الإشارة «الكناية والتمثيل»؛ كقول ابن مقبل - وكان يبكي أهل الجاهلية - فقيل له في ذلك فقال:

<sup>(1)</sup> العمدة 1، 302 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> كتاب اكفاية الطالب في نقد كلام الشاعر والكاتب، ص 202.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، مقدمة التحقيق، ص 18.

# وما لي لا أبكي الديسارَ وأهلَها وقد رادها روادُ عَكُ وحميرا وجاء قطا الأحباب من كل جانب فوقع في أعطانها ثم طيرًاه(1)

وليس فيما أورد هنا كبير فائدة تذكر؟ لأنه مسبوق فيه من غيره مثلما هو مسبوق أيضًا في التورية التي هي من الإشارة؛ إذ أعاد ما قاله المؤلفون بقوله: •وهي في أشعار العرب كناية بشاة أو شجرة، أو بيضة أو نعجة، أو ما شاكل هذا؛ كقول عنترة:

يا شاة ما قنص لمن حلَّت له حرمت عليَّ وليتها لم تحرم

أراد امرأةً يهواها، وقبل: أراد عبلة، وكانت امرأةً أبيةً، وقبل: كانت جارية؛ ولذلك حرَّمها على نفسه.

والعرب تسمي المهاةَ شاةً ونعــجة، وفي الكتاب العزيز﴿ إِنَّ هَذَا أَخِي لَهُ تِسْعٌ وتِسْعُونَ نَفْجَةُ وَلِي نَفْجَةٌ وَاحِدَةً . . . ۞﴾ [ص] كنى بالنعجة عن المرأة. . . وقال الكندي:

وبيضة خدر لا يُرام خباؤها تمتعت من لهو بها فير معجل

كنى بالبيــضة عن المرأة. وقد يورى عن الشيء بما يوهم أنه هو، وهو سـَــميه، وهذا النوع هو مذهب المحدثين في التورية غالبا، وقد ورَّت العرب بذلك؛ قال الحطيئة:

إذا حُدِّتُ أن الذي بي قاتلي من الحب قالت: ثابت ويزيد ا(2)

فأما التورية بمعنى الكناية، فإنها مجئ الكناية على سبيل التشبيه، ولعلها تتداخل مع الاستعارة، ويكثر هذا النوع في الكناية عن المرأة، وقد كان كثير الوقوع في كلام العرب إباءً وستراً لاسم المكنى عنها، وهو مذهب كانت تفرضه تقاليد المجتمع وأعرافه. ويوجه ابن الأثير النظر إلى مذهب المحدكين في التورية، فهم لا يذكرون الشيء، وإنما يكتفون بوصف من أوصافه أو بما تسمى به، ولعله شبيه بالاسم والكنية في الاشخاص، إذ ربما عدل عن ذكر الاسم إلى الكنية؛ لأغراض التفخيم أو التفاؤل أو ما شابه ذلك.

تناول ابن الأثير الكناية والتعريض واستوفى دراستهما بشكل يشهد له بسراعة التحليل ودقمة الحكم والتقدير، فلم يسرك أساسًا هامًّا في التعبير الكنائي إلا أفاض القول فيه وأبان عن دوره. ورغم اعتماده في كتابيه على أهم كتب البلاغمة إلا أنه

<sup>(1)</sup> كتاب اكفاية الطالب في نقد كلام الشاهر والكاتب، ص 202.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، ص 204، 205، وبيت الحطيئة بديواته، ص 286.

تغاضى عن الإشارة إلى بعضها، وقد كان في ذلك مسايرًا - على ما يبدو - لنهج بعض المؤلفين الذين يتعاملون مع تراث خيرهم على أنه ملك مشاع:

وأما الذي يُحسب لابن الأثير حقًا فهو أنه نهج في بحثه نهجًا أدببًا في زمن اتجهت البلاغة فيه على يد السكاكي إلى الطريقة التفريرية التي تهتم بالقواعد أكثر من اهتمامها بالشواهد... الله يُكتب لطريقة ابن الأثير ومَن كان يسيس في ركابه أن تستمر على ما يبدو - إذ كانت الغلبة للطريقة التقسريرية التي عنيت بالتلخيصات والاختصارات والحواشي، وكانت محاولة التعرف على طريقة من الطرق تقتضي الإلمام بالطريقة المقابلة حتى يتسنى النفاذ إلى جوهرها.

<sup>(</sup>١) مصطلحات بياتية، ص 197.

#### الفصل الثالث

#### جهود البلاغيين إبان القرن السابع والثامن والتاسع

♦ لم تكد إشارات الإمام عز الدين بن عبد العزيز بن عبد السلام السلمي (ت 660 هـ) تُهمل الوقوف عند الكنايات في آي القرآن الكريم في كتابه «الإشارة إلى الإيجاز في بعض أنواع المجازه! حيث تدل مسلاحظاته على أنه تناول بعض الآي دون أن يذكر المصطلح أو يتطرق إليه بالدراسة والتحليل، ومن أمثلة ذلك قوله: «وأسا التعبير بالغائط، وهو المكان المنخفض، عمّا يخرج من الإنسان ففي قوله تعالى: ﴿ ... أو جاء أحد منكم من الفائط... ﴿ ... أو جاء أحد منكم من الفائط... ﴿ ... أو بالغائط، وهو البول وما يتبعه . والغائط هو المكان المطمئن من الارض تأدبًا وتنزيهًا عمّاً لا يحسن التفوه أو مخاطبة الناس به .

ومن اللافت أنه يورد بعض أمثلة الكناية عمت ما أسماء البالتجوزه؛ كقوله في النوع العاشر: «التجوز بنفي النظر عن الإذلال والاحتيقار؛ لأن الاحتقار بالشيء يلازمه في الغالب الإعراض عنه، ومشاله قوله تعالى: ﴿ ... ولا ينظرُ إِنَّهُمْ يَوْمُ الْفَهَانَةُ ... ﴿ ... ولا ينظرُ إِنَّهُمْ يَوْمُ الْفَهَانَةُ ... ﴿ ... ولا ينظرُ اللهِ اللهِ وقد كناية ( أن ) عمران ( أن ) وقد أسمى الزمخشري هذا النوع «بالمجاز عما وقع كناية» ( أن )

ومن أمثلة ما لم يعلق عليه واكتفى فيه بالإشدارة قوله: «النوع الثانسي عشر: التعبير بالدخول عن الوطه؛ لأن الغالب من الرجل إذا دخل بامرأته أنه يطوها في ليلة عرسها؛ ومثاله قوله: ﴿ ... وَرَبَائِكُمُ اللَّهِي فِي خُبُورِكُم مِن بَسَائِكُمُ اللَّهِي دَخَلَتُم بِهِنْ فَإِن لَمْ تَكُونُوا دَخَلُم بِهِنْ فَلا خُناح عَلَكُمْ ... ﴿ السّام] (4).

وقال الزمخشري في تفسير الآية الكريمة ﴿ وخَلْتُم بِهِنْ ﴾: • الم معنى دخلتم بهن؟ قلت: هي كناية عن الجسماع، كقسوله بنّى عليها وضسرب عليها الحسجاب، يعني أدخلت موهن السسر، والباء للتعدية، واللمس ونحوه يقوم سقام الدخول عند أبي حنيفة. . . ه (5) فلعله إذن قد اتكا على الزمخشري في تفسير مدلول الكناية، خاصة وأن أسلوب كنايات القرآن بمثابة النهج الذي ارتاده العلماء وأرباب البيان يقتدون به الما حواه من التنزيه عن التصريح بما لا يحسن ذكره أو التلفظ به افغية آداب، وفيه صون للنفوس والاعراض.

الإشارة إلى الإيجاز في بعض أنواع المجاز، ص 109.

<sup>(2)</sup> وراجم «الإشارة إلى الإيجاز في بعض أتواع المجاز»، ص 110.

<sup>(3)</sup> الكشأف 1، 182.

<sup>(4)</sup> راجع «الإشارة إلى الإيجاز في بعض أنواع المجاز، ص 110.

<sup>(5)</sup> الكشاف 1، 239.

وإنك إذا تأملت كتابه وجدته وبصقد فصولاً خاصة لبعض أنواع المجاار، مثل مجاز التضمين ومجاز اللزوم الذي جعله ستة عشر نوعًا عدَّ منها الكناية، ومجاز التشبيه الذي يذكر له مائة وتسعة أنواع ... (1) و وذلك بحسب مجيئه في القرآن الكريم، وإن يكن يغلب على عمله طابع المرض والتصنيف واللراسة فير المسأنية، وهو إذا أدرج الكناية فسمن مجاز اللزوم فإنه قبال عنها في موضع آخر: «والظاهر أن الكناية ليست من المجاز؛ لأنها استعملت اللفظ فيما وضع له، وأرادت به الدلالة على غيره، ولم تخرجه عن أن يكون مستعملاً فيما وضع له، وهذا شبيه بدليل الخطاب في مثل قوله تعالى: في أن يكون مستعملاً فيما وضع له، وهذا شبيه بدليل الخطاب في مثل قوله تعالى: والمرجاه ... فلا تأل أن ... ﴿ ﴾ [الإسراء]، وفي مثل نهب عن التضحية بالعوراء والمرجاء ... و (2)؛ وهي ليست من المجاز؛ لأنه لا بد فيه من قرينة مانمة لإرادة المنى المقيني كما هو معلوم. ويغلب على الظن أنه اقـتبس فكرة ودليل الخطاب، من عبد القاهر الجرجاني، وذلك في حديثه عن بلاغة الكناية، ومن ثم فإننا نستعد الرأي القائل بعدم اطلاعه على مؤلفات شيخ البلاغين مثلما يذهب إلى ذلك عبد العزيز ياسين الذي يقول: ولم يحدد العز المفاهيم والمصطلحات البلاغية تحديدًا واضحًا، ومن ثم نستطيع يقول: ولم يطلع على كتابي الإمام هبد القاهر الجرجاني، فضلاً عن الإمام السكاكي (3).

وقد نشاطره الرأي في عدم تحديد المصطلحات بالشكل الذي يميزه عن باقي صور البيان. وأما الأمثلة والشواهد التي ساقها فأكثرُها وردت بكتب البلاغة العربية؛ ومنها وقول إحدى النسوة في حديث أم زرع: وروجي رفيع العسماد، طويل النجاد، عظيم الرماد، قريب البيت من الناده، كنتُ برفعة عماده عن شرفه، ومنزلته؛ لأن رفع العماد يلازم الشرف غالبًا، وكنت عن طول قامته بطول نجاد سيفه؛ لأن من طالت قامته طال نجاد سيفه، وكنت بعظم رماده عن كثرة ضيافته وإطعامه؛ لأن الرماد لا يعظم إلاً عن كشرة الطبغ والإحراق للحطب الكثير، وكنت بقرب بيته من المجلس عن كرمه؛ لأن البخلاء كانوا يُعدون بيوتهم عن المجلس؛ كي لا يستبعوا الأضياف منه، وكانوا ينزلون في المواضع المنخفضة، كي لا يراهم الضيفان فيأتوهم، ولذلك قال طرفة:

ولستُ بحلاً التلاع مخافة ولكن متى تسترفد القوم أرفدُ

<sup>(1)</sup> عبد العزيز أبو سريع ياسين، منهج العز بن عبد السلام في البحث البلاغي، ص 15.

<sup>(2)</sup> الإشارة إلى الإيجاز في بعض أتواع المجاز، ص 113.

<sup>(3)</sup> منهج العز بن عبد السلام في البحث البلاغي، ص 34.

والتسلاع جمع تلعمة، وهي من الأضداد، يطلق على الارتضاع والانخفاض (11)، وبذلك احتوى النص على أربع كنايات من نوع كناية الصفة.

ونحن نشاطر الدارسين فيسما يذهبون إليه بشأن قلة الأسئلة والشواهد التي لم يكلف نفسه عناه شرحمها وتحليلها بما يكشف عن بلاضة التعبير الكنائي؛ قال يوسف أبو العدوس: «لم يكثر من الأمثلة، ولم يقف عندها وقفة مشأنية يبين ما فيسها من الحسن والقبحه. (2).

وربما كان حظ استشهاده من الشعر من الأمور اللافتة في تلك الأمثلة؛ فلم يتعد البيت الشعري الواحد. ويعلق عبد العزيز ياسين على ذلك بقوله: «لم يتعلق الرجل بالاستشهاد الشعري - إلا في القليل النادر - وكأني به وهو عالم من علماه الأصول، ينزه كتابه الذي خصصه للقرآن عن أن يكون فيه شعراً»(3).

والرأي عندي أن قلة شواهده؛ سواء الشعرية منها أو النثرية تعد من المآخذ التي توجه إليه في أغلب فصول الكتاب، وهي مآخذ تتعلق بمنهجية التأليف.

وقد امتار أسلوبه بغلبة طابع الأدبية عليه، فلم يكن جأنًا نابيًا أو ركيك العبارة، وقد أبرر تلك المزية في الأسلوب مع بعض المآخذ محمود شيخون بقوله: «فقد أورد حديث أم زرع وكشف عما فيه من الكنايات بأسلوب جمع فيه بين الروصة الأدبية والدقة الملمية، إلاّ أنني آخذ عليه أنه لم يضع تعريفًا للكناية، (4). هذا إذا أضفنا إلى ذلك عدم ذكره لأقسامها وبلاغتها، والفرق بينها وبين المجاز.

تناول هز الدين بن عبد السلام الكناية ضمن إشاراته لمجازات القرآن الكريم، وعادةً ما كان يكتفي بذكر المثال والمشاهد، ولا ينص على أنه من الكناية، غير أنه وفي الباب السادس عشر عمرض لها بعمد أن أورد أمثلة قليلة منها، ونص على أنها ليست من

 <sup>(1)</sup> الإشارة إلى الإيجاز في يعض أتواع المجاز، ص 113. وبيت طرفة من معلقاته، كما في شرح المعلقات السيم للزوزني، ص 190، مطلعها:

خولة أطلال ببرقة ثهمد تلوح كباقي الوشم في ظاهر اليد

شرح المعلقسات السبع، ص 169، والتلعة: مسا ارتفع من مسسيل الماء واتخفض عن الجبسال أو قواد الارض، والجمع التلعات والتلاع. والرفد والارفاد: الإحاثة والاستعاثة، المصفو السابق، ص 190.

<sup>(2)</sup> المجاز المرسل والكناية الأبعاد المعرفية والجمالية، ص 159.

<sup>(3)</sup> منهج العز بن عبد السلام في البحث البلاغي، ص 29.

<sup>(4)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 33.

المجاز، ومن المرجع أنه لم يتـأنَ في دراستهـا؛ لأن غرضه كـان بحث ظاهرة المجازات القرآنيـة كما يبدو من عنوان كـتابه، كما اسـتاز أسلوبه بغلبة النزعـة الأدبية التي تغلب الذوق، وتعتمد على الحس الفنى في دراسة النصوص.

\* ونجد من علماء القسرن السابع الهجري بمن عنى بالتعبير الكنائي عبد الوهاب بن إبراهيم الزنجاني كان حبًا (سنة ٦٦٠ هـ) مـؤلف كـتاب اسعـيـار النظار في علوم الأشعار،، وقد خص القسم الثاني من الجزء الثاني منه بعلم البديع الذي يعني عنده ما كان يعنيه عند ابن المعتز؛ أي البلاغة بعلومها الثلاثة، وهي: المعانى، والبيان، والبديم. ويظهر أن كتابه قصد فيه إلى الاختصار والتهذيب على عادة ما كان يجري في أوساط علماء البلاغة بعد السكاكي من اختصارِ وتلخيص لاهم مؤلفات البيان العربي، وحسبنا في هذا أن نعلم قوله في خطبة الكتاب: ﴿ الرَّدْتُ أَنْ أَصِنْفُ فِي هَذَّهُ الْفَنُونُ مَحْـتُصِرًا ، مهذبَ المباني، مصقولَ المعاني، بحيث يسهل على المبتدئ حفظه، ويعظم عند المنتهى نفعه، جامعًا فبه أصول هذه العلوم وفروعها، على وجه الاختصار والإيجاز، من غير تطويل على، أو اقتصار مخل (1)؛ فله غايتان: الأولى علمية، والأخرى تعليمية، وهما شيئان لا ينفسلان عن بعضهما، ولا يتعارضان لدى أغلب العلماء الذين سخروا أنفسهم لخدمة العلم، وتـ دريب الناشئة. ولقـ د تناول الكناية والتعـ ريض ضمن الفنون البلاغية التي ذكرها، وجمعها تحت مصطلح البديع. فبدأ بتعريف الكناية بقوله: •اللفظة إذا أطلقت، وكان الغرض الأصلي غيرَ معناها، فلا يخلو: إما أن يكون معناها مقصودا أيضًا ليكون دالاً على ذلك الغـرض الأصلي، وإمـا أن لا يكون كــذلك؛ فــالأول هو الكناية، ويقال له الإرداف أيضًا، والثاني: المجار؛ (٢٤)؛ فالكناية تشــترك مع المجاز في غرض إطلاق الكلمة؛ فإذا قصد منه الدلالة على الغرض الأصلى فهو الكناية، وإذا لم يقصد فهو المجاز. والكناية بهذا ليست من المجماز، كما أن تسميتهما بالإرداف يعود الفضل فيه إلى قــدامة بن جعفر، الذي «فرَّعه من باب اتتــلاف اللفظ مع المعنى وسماه هذه التسمية. . . ا<sup>(3)</sup>. وقد تطورت دلالة الإرداف فيما بعد حتى أصبح البلاغيون يفرقسون بينه وبين الكناية، كالسميوطي الذي عسده من أنواع البديع التي تشمه الكناية، ويكمن الفرق بينهما في الانتقـال من لازم إلى ملزوم في الكناية، بينما يتم الانتقال من

<sup>(1)</sup> كتاب هيار النظار في علوم الأشعار 1، 2.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق 2، 37. الظاهر أن البلاغيسين أولموا بهذا التعريف حسنى وجدنا النويري (توفي 733 هـ) يورده في نهاية الارب 7، 59.

<sup>(3)</sup> إنمام فوال عكاوي، المعجم المقصل في علوم البلاغة البديع والبيان والمعاني، ص 55، 56.

المذكور إلى المتروك في الإرداف(1).

أورد الزنجاني تعريف الكناية عند علماء البيان، وهو: «أن يريد المتكلم إثبات معنى من المماني فلا يلكره باللفظ الموضوع له في اللغة، ولكن يجئ إلى معنى هو تاليه وردفه في الوجود، فيومئ به إليه ويجعله دليلاً عليهه(2). وهو نفس تصريف عبد المقاهر الجرجاني(3). ومن المرجع أن الزنجاني لخص باب الكناية كله من كتاب دلائل الإعجاز، كما تدل على ذلك كثير من الإشارات، ومنها الأمثلة التي ساقها ما عدا القليل؛ ومنها: هو طويل النجاد، وكثير رماد القدر، وهما من كنايات الصفة. وربما أورد أمثلة وردت بعض كتب البلاغة الاخرى؛ فكقوله تعالى: ﴿إِنْ اللهِن كَفُرُوا بَعْدَ إِيَّالِهُمْ فُمُ أَوْدَادُوا كُفُراً لَن بعض كتب البلاغة الاخرى؛ فكقوله تعالى: ﴿إِنْ اللهِن كَفُرُوا بَعْدَ إِيَّالُهُمْ فُمُ أَوْدَادُوا كُفُراً لَن يعرف وقول الشاعر:

بعیدة مهوی القرط إما لنوفل أبوها وإما عبد شمس وهاشم أراد أن يذكر طول جيدها فأتى بتابعه، وهو: بعد مهوى القرط.

وكفول امرئ القيس:

وتضحي فنيت المسك فوق فراشها نثوم الضحى لم نتطق عن تفضل

دلالة عن تنعمها، وأنها لا تخدم، بل لها من يخدمها، وأنها في بيتها لا تشد نطاقها للخدمة (4). وهذه الأمثلة وغيرها كبيت ليلى الأخيلية، والحكم الحضري وردت بكتاب قدامة هنف الشعره؛ بحيث تناولها بالتحليل والدرس وعلى أنها أمثلة للإرداف. ويرى الزنجاني أنه كلما غسمض المعنى الكنائي أو كثرت روادفه، عد قلك عيباً في الشعر (5). وتبدو مسالة الغموض في هذا الموضع خلافية من وجهة نظر العلماء والدارسين؛ إذ الغموض هو المحبد في الشعر؛ لأنه يستثير الحواس، ويوقظ الفكر والإحساس، وبالتالي ينقل المتلقي من موقف السلب إلى موقف الإيجاب.

قسَّم الزنجاني الكناية ورأى أنها تكون في المشبت، وهو كناية الصفعة أو الموصوف، كما هو الشان في الأمثلة السابقة، والتي لم يحدثُما بحد تنميز بمه عن غيرها. وتكون

الإتفان في علوم القرآن 2، 62، 63 ابتصرف.

<sup>(2)</sup> كتاب عيار النظار في علوم الأشعار 1، 37.

<sup>(3)</sup> دلائل الإعجاز، ص 52.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق 2، 37.

<sup>(5)</sup> المصدر السابق 2، 37، وراجع نقد الشعر، بتحقيق كمال مصطفى، ص 159.

الكناية أيضًا في الإثبات، وهو ما يعرف بكناية النبة، فوهي ما إذا حاولوا إثبات معنى من المعاني لشىء فيتسركون التصريح بإثباته له، ويثبتسون لما له به تعلق؛ كقولهم: المجد بين ثوبيه، والكرم بين برديه، وكقوله:

> إن السماحة والمروءة والندى في قبة ضويت على ابن الحشرج ومثله في النفي قوله يصف امرأة بالعقة :

يبيت بمنجاة من اللوم بيتها إذا ما بيوت بالملامة حلت(١)

وقد بجتمع في البيت الواحد كنايتان، الغرض منهما واحد، ولكن لا يكون إحداهما كالنظير للاخرى، بل كل واحد منهما أصلٌ بنفسه؛ كقوله:

وما يك في من عيب فإني جبان الكلب مهزول الفصيل ((2)

فكلً ما ورد في أقسام الكناية من حد وأمثلة وشواهد هو لعبد القاهر الجرجاني بما في ذلك إشارته إلى ورود كنايتين في البيت الواحد، حيث يظن أنهما متماثلتان في الدلالة، في حين أن لكل منهما دلالتها الخاصة على الصفة. والأمر هنا شبيه برجلين يتدحان شخصًا ما بصفة واحدة مترسخة فيه كالشجاعة مثلاً، فريما اتفقت العبارات، لكن القصد والتقاسيم البادية عليهما مختلفة.

ولم يزد الزنجاني فيسما أورده على النقل والتسعنيف، اللهم عدم تفريف بين كنابة الصفة والموصوف كما أشرنا إلى ذلك. والظاهر أنه كان مقتديًا بالجرجاني في كثير من آرائه؛ لكونه كان ايتمثل برأيه في أكثر من موضع (<sup>(3)</sup> من كتابه، ولا غرابة في ذلك فإن كثيراً من أبواب البيان، ومنها الكتابة قد استكملت جميع أركانها على يديه من تعريف وتقسيم حتى عُدٌ كل من جاء مقتديا به.

والكناية في رأي الزنجاني ليست من المجار؛ لانك المعتبر في الفاظ الكناية معانيها الاصلية، وتمعل الاصلية، وتمعل المحايها معنى ثابتًا هو المقصود، فتريد بقولك كثير الرماد حفيقة، وتجمل ذلك دليلاً على كونه جوادًا؛ فالكناية ذكر الرديف وإرادة المردوف<sup>(4)</sup>. وهو إذ لا يعتبر

تحل بمنجاة من اللوم بيتها إذا ما بيوتٌ بالملمة حلت

<sup>(1)</sup> البيت في دلائل الإعجاز، ص 239، والمفضليات، ص 109، رقد ورد على الشاكلة التالية:

<sup>(2)</sup> كتاب «عيار النظار في علوم الأشعار» 2، 38.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، مقدمة التحقيق 1، 23.

<sup>(4)</sup> كتاب اعبار النظار في علوم الأشعار، 2، 39.

الكناية مجارًا يجاري بعض علماء البيان العسربي الذين يعتبرون إرادة المعنى الحقيقي هي الأساس في الكناية، كما يضيفون فرقًا آخر، وهو الانتقال فيها من اللازم إلى الملزوم، بخلاف المجاز الذي ينتقل فيه من الملزوم إلى اللازم، كما هو الشأن عند السكاكي.

واعترض الخطيب القزويني على السكاكي في الفرق الأخير، وقال: قوفيه نظر؛ لأن اللازم ما لم يكن ملزومًا يمتنع أن يستقل منه إلى الملزوم، فيكون الانتقال حيت فل الملزوم إلى الملزم، أن ومن البين أن هذه المساحكات الفكرية هي التي قللت من وهج التعبير الكنائي، وقصرت خصائصه الإيحائية والدلالية على ذكر الشيء مع دليله، في حين أن تأثيره يفوق التعبير بالحقيقة والتصريح بالمعنى.

وتطرق الزنجاني للتعريض؛ فقال في تعريفه: •وأما التعديض: فهو تضمين الكلام دلالة ليس لها ذكر؛ كقولك: •ما أقبح البخل؛ تعرض بأنه بخبل، وكقول الحماسي: أيا ابن زيانة إن تلقني لا تلقني في النعم العازب

يعرض بأنه راع، وهي في اللغة خلاف التصريع، (2). وهو تعريف جمع فيه بين المعنى اللغوي، باعتبار أن الكناية والتعريض خلاف التصريح، والمعنى الاصطلاحي؛ وهو أن التعريض يفهم من مضمون اللفظ والسياق. وليس في كلام الزنجاني ما يدل على الفرق بينه وبين الكناية، كما أنه لم يزد على إيراد مثال واحد منه.

ويختم الزنجاني حديثه عن الكناية بإبانة بلاغتها، ومزية التمبير بها عن الحقيقة بقوله: 
وأجسموا على أن للكناية مزية على التصريح؛ لأنك إذا أثبت كثرة القرى بإثبات شاهدها ودليلها، وما هو علم على وجودها – فهو كالدعوى التي معها شاهد ودليل، وذلك أبلغ من إثباتها بنفسها، وإن كان لا يلزم من وجود اللازم وجود الملزوم، ولكن تجد اطمئنان النفس حيئند أكثره (3). وهو في أغلب هذه الأفكار معتمد على عبد القاهر الجرجاني الذي بين بدوره مزية الكناية على التصريح باعتبار ذكره الشيء مع دليله، وهو ما يجعل النفس تطمئن له أكثر من أنه لو ذكر وحده.

تناول الزنجاني الكناية والتـعريض، وحاول تعـريفهما بالاعــنماد على آراء سابقــيه،

<sup>(1)</sup> الإيضاح، ص 365.

<sup>(2)</sup> كتاب اهيار النظار في علوم الاشعار، 2، 39. العازب (ج) أعزاب، والعزيب: البعيد.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق 2، 40.

ونخص بالذكر منهم الجرجاني، كما قام بتقسيمها وإبانة الفرق بينها وبين المجاز معتبراً انها ليست منه. ويظهر أنه أكشر من أمثلة الكنايات إكشاراً لافتًا، وقال من أمثلة التعريض، كما بين مزية التعبير الكنائي على الشصريح، مستفيلاً في ذلك من كلام عبد القاهر.

ولا بد من التذكير في النهاية بأن غرضه كان التلخيص، وكانت تلك الأعباء تفرض نفسها عليه، بحيث لم تمكنه من أن يضيف لأفكار سابقيه شيئًا ذا بال.

• شهد القرن السابع الهجري ظهـور علماء قامت أغلب جهـودهم على التلخيص والاختصار وبسط مسائل البيان أو شرح لمبهماتها أو اعتراض على فكرة أو رأي. ومن أولئك العلماء بدر الدين بن مالك (ت 686 هـ) مؤلف كـتاب «المصباح في المماني والبيان والبديع» الذي اختصر كـتاب مفتاح العلوم للسكاكي اختصـارًا، حاول فيه إدالة بعض اللبس والتمقيد العالق بأبوابه ومسائله.

بدأ ابن مالك بتعريف الكناية بقوله: «وهي ترك التصريح بالشيء إلى ما يساويه في اللزوم؛ لينتقل منه إلى الملزوم؛ كما تقول: فلان طويل النجاد؛ لينتقل منه إلى الملزوم؛ ليستقل منه إلى كونها مخدومة غير محتاجة إلى إصلاح المهمات بنفسهاه (1). وهو نفس تعريف السكاكي مع فارق بسيط في صياغة الفكرة؛ تفصيل ذلك أن الكناية يتم فيها ترك التعسريح إلى ما يساويه في اللزوم؛ لينتقل إلى الملزوم (2). وهو المعنى المقصود في الكناية، وقد عبر السكاكي عن ذلك الانتقال بأنه يتم من المذكور إلى المتروك (إلى المتروك ().

وأما الأمثلة التي مساقها: فهي نفس أمثلة السكاكي أتى بهما ليوضح الحد الذي وضعه، «كما تقول: «فلان طويل النجاد؛ ليتشقل منه إلى طول القامة، وفلانة نؤوم الضحى؛ ليتقل منه إلى كونها مخدومة غير مسحتاجة إلى إصلاح المهمات بنفسهاه (4). ويخيل إلينا أن هذه الأمثلة قد تحولت رغم قدمها إلى عنصر من عناصر الحد، يرسي بنيته ويسهم في تأسيسه.

<sup>(1)</sup> المباح، ص 146.

 <sup>(2)</sup> المازوم ويسمى «لازم المعنى» وهو المقسمود، ويقال له معنى كتابي، ومسازومه: يقال له معنى حسقيقي».
 راجم بفية الإيضاح 3، 150.

<sup>(3)</sup> مفتاح العلوم، ص 402.

<sup>(4)</sup> المباح، ص 146.

فأما الكنابة في اللغة فسميت كذلك لإخفائها وجه التصريح؛ لأن كنى عن الشيء يفيد عدم التصريح به مثلما هو الشأن في الكنى<sup>(1)</sup>. ولقد تأول العلماء اشتقاق الكناية: فذهب بعضهم إلى القول بأنها من الستر أو الإخفاء، بينما ذهب آخرون إلى أنها مشتقة من الكنى، وقد أجمل ابن الأثير هذين المذهبين ولم يرجع أحداً منهما على الآخر<sup>(2)</sup>. بخلاف ابن مالك الذي يرى أن الكناية أصل والكنى فسرع منها؛ فلما كانت الكناية دالة على عموم الستر، صارت بمثابة الشجرة التي تفرعت منها جميم الدلالات الاخرى.

وتنقسم الكناية عنده إلى ثلاثة أقسام، هي: الكناية المطلوب بها نفس الموصوف، وهي إما قريبة، وإما بعيدة؛ لكون أن الوصف مركب، فمن أمثلة القريبة قولك: جاء المضياف، وتريد زيدًا لعارض المحتصاص المضياف به، ومثله قوله حليه السلام: «اكثروا ذكر هادم الللات»، وهو الموت.

ومن البعيدة قسولك في رسم الإنسان:حيوان مستوي القاسة عريض الاظفار، وقول أبي نواس:

إذا أنت أنكحت الكريسة كضاها فأنكع حبسيشا راحة ابنة ساهد وقل بالرفا ما نلت من وصل حرة لها ساحة حفت بخمس ولائده (5)

<sup>(1)</sup> المصباح، من 146 ابتصرفه.

<sup>(2)</sup> قال ابن الأكبر: «واهلم بأن الكتابة مشتلة من السستر؛ يقال: كنيت الشيء إذا سترته... وقال في موضع آخر: وقد تأولت الكتابة بغير هذا وهي أنها مأخوذة من الكتبة التي يقال فيها أبو فلان... راجع «المثل السائر».
33 وبتصرف».

 <sup>(3)</sup> الإيضاح عرضه ابن أبي الإصبع بقوله: «هو أن يذكر المتكسلم كلامًا في ظاهره لبس ثم يوضعت في بقية كلامه المعجم الفصل في علوم البلافة، ص 248.

<sup>(4)</sup> المصباح، ص 147.

 <sup>(5)</sup> المصدر السابق، ص 147، 148 ابتصرف، والبيتان بديوانه، ص189 مع بعض الاختلافات:
 إذا أنت زرجت الكريمة كفوها فزرج خميسا راحة ابنة ساهد

راجع الديوان، ص189.

ومن المعلوم أن القرب أو البعد يتحددان باعتبار قلَّة أو كثرة الأوصاف التي ينتقل من خلالها إلى المعنى المقصود، وقد عبر السكاكي عن ضم تلك الوسائط بعضها إلى بعض بالتلفيق، وهي عملية ذهنية من الصعب أن يتم تقديرها في فكر المبدع أو المتلقي معًا.

وأسا القسم الشاني من الكناية: فهو الكناية المطلوب بها نفس العسفة، وتسسمى الإرداف، وهي أيضًا قريبة يتم الانتبقال فيها بأقرب اللوازم، أو بعيسلة، وتنقسم القريبة إلى واضحة، ومن أمثلتها: «فلان كثير الأضياف»، وقول الشاعر:

بعيدة مهوى القرط إما لنوفل أبوها وإما عبد شمس وهاشم وقول شاعر :

أبت الروادف والشدي لقمصها مس البطون وأن تمس ظهورا و إذا الرياح مع العشي تناوحت نبهن حساسلة وهجس خيورا

وإلى خفية: ومن أمثلتها قولهم: افلان عريض القفا،، واعريض الوسادا؛ كناية عن الأبله، وكقول بعضهم يهجو من به داه الأسد ويرمى أمه بالفجور:

أخو لحم أصارك منه ثويا هنيئا بالقميس المستجد أراد أبوك أمك يوم زفت فلم توجد لأمك بنت سعد

وأما البعيدة: فيتم الانتقال فيها من أبعد اللوادم؛ ومن أمثلتها: فلان كثير الرماد؛ إذ يتقل فيها من كثرة الرماد إلى كـشرة الجمر، ثم إلى كثرة الإحراق تحت القدور، ثم إلى كشرة الطبائخ، ثم إلى كـشرة الأكلة، ثم إلى كـشرة الأضــياف، ثم إلى كـون الموصوف مضيافًا، وقول الشاعر:

### وما يك في من عيب فإني جبان الكلب مهزول الفصيل

بحيث يتنقل من جبن الكلب في وجه الغريب إلى استمرار تأديب الكلب، ثم إلى اتصال مشاهدة وجوه إثر وجوه، إلى كون القائل مقصد أداني الناس وأقاصيهم، ثم إلى كونه مضياقًا(1).

ومن المرجع أن فكرة التقسيم يغلب عليها الافتعال إلى حد كبيسر؛ إذ القرب والبعد مظهران عامان في كتابة الصفة والموصوف، وأما الخفاء والتجلي أو الوضوح فيتماشيان مع طبيعة الكتابة في حد ذاتها أو مع الفن جملة وتفصيلاً.

<sup>(1)</sup> المباح، ص 148، 149، 150 ابتصرف).

وأما القسم الثالث من الكناية: فهو المطلوب بها تخصيص الصفة بالموصوف، ومنها ما هو لسطيف، وما هو الطف؛ ومن أمسئلة الأول: المجد بين برديه والكرم بين شوبيه، وكقول زياد الأعجم:

إن السماحة والمروءة والندى في قبة ضربت على ابن الحشرج

فإنه جمع المروءة والسماحة والندى في قبة، فسنبَّه على أن محلها ذو قبة، ثم ضربها عليه ابتغاء اختصاصها به.

ومن أمثلة الألطف قول الشاعر:

والمجد يدمو أن يدوم لجيده مقد مساعي ابن العميد نظامه

حيث أثبت لابن العميد مساعي وجعلها نظام عقد مناطه جيد المجد؛ فدل بذلك على اعتناء الممدوح في تزيين المجد، وعلى اعتنائه بشأن المجد ومحبته له، وعلى أنه ماجد، وجعل جنس المجد داعيًا بدوام ذلك العقد لجيده، تنبيهًا على طلب المجد دوام بقاء ابن العميد، ثم على اختصاصها بتزيين المجد.

وقول الشنفرى في الكناية عن عفة امرأة:

ببيت بمنجاة من اللوم بينها إذا ما بيوت بالملامة حلت ١(١)

ومن اللافت أن جميع أمثلة هذا القسم هي للسكاكي، بالإضافة إلى طريقة التحليل التي اقتبسها ابن مالك منه، ويبدو فيها التكلف واضحًا، خاصة في تفتيت الصفة إلى جزئيات من الصعب جمع شتاتها وترتيبها في الذهن حتى يمكن الحلوص في النهاية إلى تركيب الصفة.

ومن المعلوم أن إثبات الصفة في هذا القسم لا يتم بإلحاقها بالموصوف مباشرة، بل من طريق جعلها في شئ له علاقة بالموصوف، فلونا ما ذُكرت دل ذلك على اختصاصه بها. وربما تميز هذا القسم بوقوعه في لفظ مفرد، اوتكون الكتابة عن النسبة في لفظة مفردة، بينما الكنابات المذكورة في قسمي الكنابة عن صفة، وعن موصوف هي في جملة وليست في لفظة مفردة، ويمكن استخلاص معنى الكنابة من التركيب باسره (22). وجملة الامر: أن ابن مالك لم يزد على ما جاء في أقسام الكنابة شيئًا يلكر، وهو ما

<sup>(1)</sup> المصباح، ص 151، 152.

<sup>(2)</sup> المجار الرسل والكناية الابعاد المعرفية والجمالية، ص 189.

يؤكد أن كتابه تلخيص أمين لمنتاح السكاكي؛ سواء في طريقة التحليل أو في الأمثلة والشواهد التي ساقها. وقد أبقى فيه على بعض تعقيداته مثلما وقفنا على ذلك في تفتيت الصفة إلى جزئيات، وبذلك فنحن لا نرى ما يراه عبد العزيز صتيق عندما يثبت أن ابن مالك جرد تلخيصه من تعقيدات السكاكي المنطقية والكلامية والفلسفية<sup>(1)</sup>. وليس في المواضع التي ذكرناها دليل على تفرد أو إضافة مشهودة، اللهم في كثرة الأمثلة والشواهد التى يبدو فيها نوع من الاختيار.

وللكناية أقسام باعتبار القرب والبعد، فإذا كان اختصاصها عارضًا سميت تعريضًا؛ كقول الحماسي في بني العجلان:

قبيلته لا يغمرون بذمة ولا يظلمون الناس حبة خردل ولا يردون الماء إلا عشية إذا صدر الوراد عن كل منهل ((2)

فدل بذلك عن عسدلهم وعفتهم بما ذكره في البسيتين. وبهذا فسإن ابن مالك يعتسبر التعزيض نوعًا من أنواع الكناية، مسايرًا في ذلك السكاكي وناهجًا نهجه.

وتسمى الكناية تلويحًا إذا بعدت ولم تكن عرضية؛ كقول الشاعر:

تقامَس حتى قلت ليس بمنجل وليس الذي يرمى النجوم بآيب

فإنه أقام العسبح مقام الراعي الذي يرتاد المراعي ثم يجي الفوح باستمرار الليل تلويحًا عجبًا في الجودة (3).

وقد يكون البعد هنا سببًا في الغسموض الذي يكتنف بعض الكنايات، ولسنا ندري بعد هذا: أيعدّ ابن مالك دلالة على الجودة والبلاغة أم على الرداءة ؟

والكناية تسمى رمـزا إذا كانت قريبة مع بعض الحفاء؛ كـقول الشاعـر يصف امرأة قتلت زوجها:

<sup>(1)</sup> علم البيان، ص 39 ابتصرف.

<sup>(2)</sup> المعباح، ص 135، الأبيات في كتاب الوحشيات، ص 215، 216 مع بعض التحوير:
إذا الله عادى أهل لوم ودقة فعاد بني العبلان رهط ابن مقبل
قيلة لا يضدون بلاسة ولا يظلمون الناس حبة تحودل
ولا يسرون الماء إلا عشية إذا صدر الوراد عن كمل منهمل
(3) المصباح، ص 154. تقاص: أخرج صدره، وعن الأمر: تأخر.

عقلت لها من زوجها عدد الحصى مع الصبح أو مع جنح كل أصيل<sup>(1)</sup> وقول النابغة:

فاحكُم كحكم فتاة الحي إذ نظرت إلى حسمام سسراع وارد الشمد يحف جانبا نيق وتتسبعه مثل الزجاجة لم تكحل من الرمد قالت ألا ليستما هذا الحمام لنا إلى حسمامتنا أو نصف فقد فكملت مائة فيسها حمامتها وأسسرعت حسبة في ذلك العدد فرز عدة ما رأته الزرقاء هو ست وستون حمامة (2).

ولا شك أن اجتماع الخفاء والقرب في آن واحد لمما يصعب إدراك، والفرق بينه وبين باقي أنواع الكنايات، ومعلوم أن هذا النقد إنما يتوجه للسكاكي في المقام الأرل؛ لكونه صاحب فكرة التقسيم، وإن يكن لابن مالك فضل فإنه ينحصر عندئذ في د... الوضوح وكثرة الشواهد وحسن اختيارها وترك الشواهد المبتذلة التي استخدمها البلافيون شاهدا على الابتذال وانتقائه لشواهد التعتيد... (3).

وإذا كانت الكناية جلية، سميت إيماء وإشارة، ومن أمثلتها قول أبي تمام: أبين فما يزرن سوى كريم وحسبك أن يزرن أبا سعيد<sup>(4)</sup>

ونحن بعد هذا نجمهل طبيعة التجلي في هذا الموضع أيكون مشابهًا للحقيقة أم أنه الكناية التي يغلب عليها الوضوح حتى تتحول إلى حقيقة بفعل كثرة الاستعمال؟

<sup>(1)</sup> البيت في المعاني الكبير 2، 1007:

دحقلنا لهم من زوجها حدد الحصى تخسيطه في جنع كل أصيل يقول: قتلنا زوجهسا فلم نجمل حقله إلا همها تخطط في الأرض من خمهسا بذلك، وفكرتها بما أصيبت به من زوجها. والمفدوم يولع بالفسط الحصى وحده. وأنشد لذي الرمة:

حشية ما لي حيلة غير أنني بلقط الحصى في عرصة الدار مولع» والبيت غير معزو، عقلنا من العقل، وهو إعطاء الدية وبيت ذي الرمة بديواته ص 306.

 <sup>(2)</sup> علم البيان، ص 155 وبتصرف. كلا بديوانه، ص 24، وهي أبيات من قصيدة نظمها في مدح النصان
 لبن المثلر، ويعتلر إليه بما بلغه عنه فيما وشى به بنو قريع في أمر المتجردة. راجع الديوان، ص 23.

<sup>(3)</sup> المصباح، مقدمة التحقيق، ص 5.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، ص 155.

ويختم ابن مالك حديثه عن الكناية بإبانة بلاغتها، وأن فيها مع المجاز دعوى الشيء بسينة، وفي فكرة مسبوق إليها من عبد القاهر. ومن المرجع أن اللجوء لمثل هذه المحاجات العقلية في الكناية سببه تأثر البحث بالمنطق واستدلالاته ما دام الدليل سبيلاً للإقناع، وبرهانًا على صحة الدعوى.

قام ابن مالك بتلخيص باب الكناية من كتاب المفتاح للسكاكي، وسار فيه على النهج الذي رسمه وعلى الأقسام التي ذكرها، واطرح ما رآه ضروريًا للاطراح، مثل القول في الفرق بين الكناية والمجاز، وخالف السكاكي في الإكثار من الأمثلة والشواهد وفي نوعية تلك الشواهد، خاصة المبتذل منها، فأصبح كتابه يمثل الجانب التطبيقي لباب الكناية من كتاب مفتاح العلوم، وهو الجانب الذي ظهرت فيه شخصية ابن مالك ظهورًا قويًا، كما ظهرت في التخلص من بعض شوائب المنطق وتعقيداته.

♦ لعل الشيخ محمد بن علي بن محمد الجرجاني (ت 729 هـ) مولف كتاب «الإشارات والنبيهات في علم البلاغة» من العلماء الذين حاولوا شرح القسم الثالث من كتاب مفتاح العلوم للسكاكي، وكان تقديرهم المبدئي منصبا على طبيعة المنهج الذي يمكن به مواجهة كتاب مثل مفتاح العلوم الملئ بالتعقيدات والالتواءات، وأوجه الاعتراضات للختلفة التي يمكن أن يعترض بها على بعض أفكار السكاكي. ويبدو أنه اهتدى إلى ذلك، خاصة ونحن نراه يقوم بذكر الحد أو الأقسام، ثم لا يلبث يعرضها عرضا دقيقاً لا يخلو من تركيز ووضوح، وذلك تحت ما أسماه بالإشارة، ثم يتهي إلى غربلة ما تم عرضه، وإبداء وجه اعتراضه عليه ـ إن كان الأمر يدعو إلى ذلك ـ تحت ما أسماه بالتنبيهات.

ومن اللافت أنه كان كثير الاستقصاء للمسائل التي يعرض لها بحيث يفتتها إلى أصغر وحداتها المكونة لها، مستمينًا على ذلك بزاده الهائل من المنطق والفلسفة، وقد كان لهما أثرهما في كيفية طرح الأفكار وتحليلها ومناقشتها، كما كان لكثرة شروحه أثر سلبي فيما كتبه، حتى لبحس القارئ أنه يجزق الفكرة ويفتتها ثم يسترسل في ذلك إلى آخر الباب، وكان أول ما بدأ به هو الإشارة إلى تعريف الكناية بقوله: «الكناية لفظ أريد به ملزوم معناه الوضعي من حيث هو كذلك، فإن لم يكن اللازم ملزومًا احتاج المقل فيها إلى تصرف، بذلك التصرف يصير اللازم ملزومًا؛ كقولنا: فلان كثير الرماد، والمراد

ملزوم كثرة الرماد، وهو كونه مضيافًا... (11). ومن البين أن المراد بالكناية عادة هو لازم المعنى، كما في تصريف الخطيب القرويني: «الكناية لفظ أريد به لازم مسمناه مع جواز إرادة معناه حبنئذه (2)؛ فيصير اللازم هو نفسه الملزوم عند الشيخ محمد الجرجاني، وذلك عند تساويهما، فإذا لم يتساويا استحال الانتقال من أحدهما للآخر؛ «لأن اللازم قد يكون أعسم من الملزوم كلزوم الحيوان للإنسان، ولا دلالة للعمام على الحاص، (3). وتجد في تعريف الشيخ محمد الجرجاني أيضًا إشارة إلى الدلالة العقلية للكناية باعتبار أن تصرف العقل يتضمن تأويله للمعنى الكنائى في نهاية المطاف.

وأما الفرق بين الكناية والمجار فهو فرق ما بين العام والخاص، وأيضًا فإن الكناية مجردة من القرائن اللفظية، والمجار لا بد له من قرينة لفظية أو معنوية. ويعني الفرق الأول: أن الكناية قسم من أقسام المجاز، وهي بالتالي ليست مجارًا؛ لأن المجاز لفظ استعمل في غير ما وضع له، بينما تكون الكناية لفظًا أريد به ملزوم معناه.

ثم ينبه الشيخ محمد الجرجاني إلى الوهم الذي وقع فيه العلماء، ومنهم السكاكي عندما فرق بين الكناية والمجاز: بأن المجاز ينتقل فيه من الملزوم إلى الملاوم، بينما يتم الانتقال في الكناية من الملارم إلى الملزوم، وقد اعترض عليه المصاصر - وهو الخطيب المقروبني - بأن الملازم ما لم يكن ملزومًا يمتنع أن ينتقل منه إلى الملزوم، ولو قبل إن الملزوم من الطرفين من خواص الكناية والمجاز سقط الاعتراض (4)، وذلك بعد أن ذكر السكاكي فرقًا آخر؛ وهو: أن الكناية يجوز فيها إرادة الملزوم مع جواز إرادة ملزومه، بخلاف المجاز الذي تكون فيمه القرينة مانعة فيه لإرادة المعنى الحقيقي؛ كما في قولك: في الحمام أصد؛ إذ يمتنع أن تريد معناه الحقيقي (5).

وقد اعتبرض الشيخ متحمد الجرجاني على الوجهين اللذين أوردهما السكاكي الاساب؛ منها:

الأول: هو أنه إذا اعتبر أن المجاز ينتقل فيمه من الملزوم إلى اللازم نظرًا إلى القرينة المانعة من إرادة المعنى الحقيـ هي فهو صحيح غمير أن الكناية أيضًا كذلك؛ لأنه لا بد

<sup>(1)</sup> الإشارات والتنبيهات، ص 216. (2) بغية الإيضاح 3، 15.

<sup>(3)</sup> بغية الإيضاح 3، 151.

<sup>(4)</sup> المرجع السابق 3، 151، ومفتاح العلوم، ص 403.

<sup>(5)</sup> الإشارات والتنبيهات، ص 217 (بتصرف).

فيها أيضًا من قرينة وإن لم تكن لفظية؛ أي معنوية؛ ففي قولنا: فلان كثير الرماد، لا يكون المراد هو كثرة الرماد حقيقة، ولو أريد ذلك لكان مستحيلاً أن يمتدح به الموصوف، ولعلها هي القرينة المعنوية المانعة من إرادته. وقد يكون الانتقال من الملزوم إلى اللازم أو من اللازم إلى الملزوم أعم في المجاز من غيره من أنواعه، كالكناية مثلاً 11.

وأما وجه اعتراض الشيخ محمد الجرجاني الآخر؛ فيتعلق بقوله: اللزوم من الطرفين شرط في الكناية، فبإن أراد به اللازم ملزومًا باعتبار أن المجاز فيه قرينة مانعة لإرادة المعنى الحقيقي، فهو لم يثبت للكناية قسرينة، وإن أراد باعتبار القرينة ملزوم، فهو باطل لاستحالة ذلك في الواقع(2).

وأما قوله: إن الملزوم، وهو المعنى المقصود، مراد مع جواز إرادة لازمه، وهو المعنى الاول، فمرجعه إلى عملية التواصل العقلي بينهما، ليس في الكناية فقط، وإنما أيضًا في كل أنواع المجاز، وإن يكن الأمر في المجاز مقترنًا بقرينة مانمة من إرادة المعنى الحقيقي، كما في قولنا: في الحمام أسد<sup>(3)</sup>.

لقد تبين من خلال تعريف الشيخ محمد الجرجاني للكناية وذكر الفرق بينها وبين المجاز أنه وجه جهده لنقد آراء بعض العلماء بشأن المسألتين المذكورتين، وأنه أجهد نفسه أثناء تحليل الآراء واستقسمائها، حتى ليتسرب الملل إلى نفس القارئ بفعل الإطناب في الشرح.

وأما الإشارة الثانية: فهي المطلوب من الكناية؛ أي أنسامها المعلومة؛ وهي: إثبات ذات، أو إثبات صفة معنوية؛ كالكرم والشجاعة واللؤم(4). وهي كناية الموصوف، ومن أمثلة كناية الذات أو الموصوف قول الشاعر في الكناية عن قلوب المطعونين:

الضاربين بكل أبيض مخلم والطاعنين مجامع الأضغان

وقول البحتري في الكنابة عن القلب أيضًا:

فأتبعتُها أخرى، فأضللتُ نصلها بحيث يكون اللب والرحب والحقد

وهي ثلاث كنايات كل منها مستقل عن الأخر في أداء المعنى؛ قال الشيخ محمد الجرجاني: «كل واحد من اللب والرحب والحقد كناية مستقلة عن القلب؛ أي قلب

<sup>(1)</sup> الإشارات والتبيهات، ص 217 (بتصرف).

<sup>(2)</sup> المعدر السابق، من 217.

<sup>(3)</sup> الإشارات والتبيهات، ص 217 ابتصرف.

<sup>(4)</sup> المعدر السابق، ص 218، وما بعدها.

الفاعل لا المفعول، لقرينة اللب، والباء في (بحيث) للاستعانة؛ أي: باستعانة محل هذه الثلاثة، فإن اجتماعها فيه لا يوجب شدة الضربة التي بها أضل نصلها...<sup>1)(</sup>.

وقد يكون من النادر أن نعثر على مثل هذا المنهج الذي يحفل بالخطرات النفسية واللغوية والبيانية، ولا يتوقف عند الدلالات الكنائية كما هو الشأن عند باقي البلاغيين، وهو بالتالي يعالج داخل السياق العام للبيت الشعري كله. ثم إن كناية الموصوف - كما يرى القزويني - يجوز أن تكون عدة معان؛ كقول القائل في الكناية عن الإنسان: حي، مستوي القامة، عريض الأظفار، ولا يعد الواحد منها كناية (12 لكونه إذا أفرد شاركه بعض المخلوقات الاخرى في تلك الصفات.

ومن المرجع أن العناية بالتجزئ والتقسيم صرفت العلماء عن تحليل النصوص واستنطاقها، حتى أضحى ذلك مظهراً من مظاهر البحث البياني عند السكاكي وأتباعه؛ فالولوع بالتقسيم إذن يبدو صفتعلاً للغاية؛ لكونه يأتي على حساب أبعاد فنية أخرى يختزنها التعبير الكنائي، وكان بالإمكان الاقتصار على ذكر خاصية واحدة في كناية الموصوف، والنص على أنها صفة أو صفات. ونجيد في الإشارة إلى الكناية من الصفة<sup>(3)</sup> أنها على ضربين: قريبة وبعيدة؛ بحيث تنقسم القريبة هي الاخرى إلى واضحة أو خفية؛ ومن أمثلتها قولهم: زيد طويل نجاده، أو طويل النجاد، ويكمن الفرق بينهما في أن الكناية الأولى متبصلة بالضمير وفيها تصريح بخلاف المثال الثاني، ومنها قول الحماسى:

أبت الروادف والثدي لقمصها مس البطون وأن تمس ظهورا

كنى عن كبر ثدييها وعجيزتها.

وأما الخفية: فكقولهم: فلان عريض القفاء أرادوا أنه أبله؛ لأن العرب تدل به على الغباء، على خلاف صغر حجمه الدال على شدة توقد عقله وذكائه؛ كقول طرفة بن العبد:

أنا الرجل الضرب الذي تعرفونه خشاش كرأس الحية المتوقد

والامر معكوس لدى الحكماء لاختلاف دلالة العقل لديهم عن العرب.

وأما الصنف الثاني من كناية الصفة، وهو البعيد: فإنه يتوصل إلى المقصود منه بالوسائط؛ كـقولهم: عريض الوسادة، كناية عن عــرض الرأس، وعرض الرأس، كناية

<sup>(1)</sup> الإشارات والتنبيهات، ص 218.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، ص 218.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص 218.

عن البلاهة، ومن هذا النوع سا هو أبعد في الخفاء لا يتوصل فيه إلى المراد إلا بكثرة الوساتط؛ كقولهم: فبلان كثير الرماد؛ فإنه ينتقل فيه إلى إشعال الحطب تحت القدور، ومنه إلى كثرة الطبخ، ومنه إلى كبئرة الأكلة، ومنه إلى كثرة الضيفان، ومنه إلى كونه مضيافًا، وهكذا...

ومن الواضع أن الخضاء نتاج من نتاجات التمبير الكنائي، وهو يعني قلة التجلي؛ بحيث إن «نسبة الوضوح ترتبط بمجموعة الأبنسية المتفاوتة في إنتاجها الدلالي؛ فالوصف بالجود مثلاً يضعه البلاغيون في درجة الصفر في نحو: محمد جواد، ثم يأتي التحرك من هذه الدرجة إلى مستوى أقل في الوضوح كما في الكناية حيث تتوالى التراكيب المنتجة لكرم محمد؛ فنقول: محمد كثير الطهاة، أو كثير الأضياف... بحيث تحتفظ التراكيب بمناها الوضعي في درجة الصفر، ثم تقدم معه المعنى الكنائي الطارئ... و(1).

ومن اللافت أن إنتاج الدلالات الرامزة مهما تعددت أو قلَّت لا تنافي البنية الوضعية كأن تلفيها أو تجعلها منعدمة، وإذا كان البعد مـنات من كثرة الوسـائط فإن له حدًّا لايتخطاه وإلا انعدم المعنى المقصود، أو صار لغزًا.

وأثناء حديثه عن كتابة الصفة ينبه إلى وهم وقع فيه الزمختري وبعض العلماء، وهو في الكتابة في قبوله تعالى: ﴿وَلَمَّا مُعْطَ فِي أَيْدِيهِمْ ... ﴿ ﴿ وَلَمَّا مُعْلَ فِي أَيْدِيهِمْ ... ﴿ ﴿ وَلَمَّا اللَّهِ اللَّهِ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى اللَّهِ الْمُعْلَى اللَّهِ الْمُعْلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى عَلَيْهُ وَلِيهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

### قد جری علی ما جری من یدیك<sup>(4)</sup>

أي من نفسك، وعليه تُنسب جميع أعمال الإنسان إليها كناية عن صاحبها، ومما يدل على ذلك أيضًا قسوله تعالى: ﴿ ... وَلا تُقُلُوا بِالْدِيكُمْ إِلَى النَّهِلَكَةِ ... ﴿ البَّرْمَ }، كناية

<sup>(1)</sup> محمد عبد المطلب، أدبيات البلافة العربية قراءة أخرى، ص 132.

<sup>(2)</sup> الإيضاح، ص 369.

<sup>(3)</sup> الإشارات والتنبيهات، ص 221.

<sup>(4)</sup> الكناية في ملّا من كناية النسبة.

عن أنفسكم على أن معنى السقوط هو الانتقال من مرتبة عليا إلى أخرى سفلى(1)، وهو أظهر أوجه الاعتراض على السكاكي ومن تبعه.

ومن البيّن أن الشيخ محمد الجرجاني قد استعان على تأويل الكناية في الآية الواردة في سورة الاعراف بما ورد في آية أخرى، هي: ﴿ ... ولا تَقُوا بالديكُمُ إلى التّهلكة ... ﴿ ... ولا تَقُوا بالديكُمُ إلى التّهلكة ... ﴿ ... ولا تَقُوا بالديكُم التي استثمرت في تأويل ألى القرآن الكريم.

وللشيخ محمد الجرجاني اعتراض على القمسم الثالث من الكناية، وهو المطلوب به إثبات نسبة (2). من مثل: المجد بين ثوبيه، والكرم بين برديه، وقول زياد الاعجم:

إن السماحة والمروءة والندى في قبة ضربت على ابن الحشرج

فإن إثبات الصفة لا يكون للمسوصوف، بل لشىء يقع بينه وبين هذه الصفات، وهي نسبة المعية.

فاما وجه اعتراضه: فيتمثل في أن يجوز أن يكون هذا القسم من باب كناية الصفة؛ لأن المطلوب به أيضًا إثبات صفة لدلالته على المعية، ويكنى فيه باللازم عن الملزوم، علمًا أن الذين يقرون بالقسم الثالث من الكناية، يعتقدون أن المعية لا يكون فيها اللازم مؤديًا إلى ملزومه لجواز أن يكون الممدوح غير الموصوف بالصفة. واستنادًا إلى ذلك فإن المكنى عنه عندئذ هو المعية، وليس الموصوف ليتم اللزوم بين الطرفين. ولا يسلم الشيخ محمد الجرجاني بذلك؛ لأن المعية ليست هي المعنى المقصود في الكناية، وبذلك فإن كناية النسبة من قبيل كناية الصفة، هذا إذا أضفنا إلى ذلك أن اللزوم لا يعتبر أصلاً في الكناية. ثم إنه يشير إلى أن المعية في المقام، أو الشيء الذي يقع فيه إثبات الكناية وتخصيص الممدوح بها قد يكنى بها عن الاتصاف وإن كانت أحم، وأيضًا المعية في الحركة أو السكون يكنى بها عن الاتصاف، فأما كناية النسبة في الحركة؛ فكقول أبي اواس:

فما جازه جود ولا حل دونه ولكن يصير الجود حيث يصير وَفَى السكون؛ كقول البحتري:

أما رأيت المجد القي رحله في آل طلحة ثم لم يتحول وقد يكنى بالمية عن عدم اتصاف الموصوف بها، مثل قول الشنفرى في الكناية عن عفة امرأة:

يبيت بمنجاة من اللوم بينها إذا ما بيوت بالملامة حلت

<sup>(1)</sup> الإشارات والتبيهات، ص 221 وما بعدها.

فإذا أمعنت النظر في كل ما ذكره بشأن اعتراضه على استقلال كناية النسبة بقسم في الكناية لم تجده في أكثره إلا مسبوقًا من ضيره، أو محاولًا العدول عن القسمة بإيجاد مبررات لم تشبت نجاعتها؛ إذ استقرت آراء العلماء في النهاية على الأخذ به، وتشبيته ضمن أقسام الكناية.

ولا يفتا الشيخ محمد الجرجاني ينبه إلى أنه قد يظن باجتماع كناية النسبة والصفة وجود قسم رابع (1) في الكناية؛ كما في قولنا: كثر الرساد في ساحة عمرو، وهو ما اعترض عليه القزويني (2)، بكونهما كنايتان، إحداهما عن المضيافية، والاخرى عن إثباتها للمموصوف، بينما يرى الشيخ محمد الجرجاني أن المشال السابق لا توجد به إلا كناية واحدة، وكذلك بيت الشنفرى؛ إذ المطلوب في كشر الرماد في ساحة عمرو هو صفة واحدة، وهي المضيافية، وأما محل الرماد، أو الساحة فدالة على تخصيص الصفة بالموصوف، فليست بالتالي كناية، وأما قول الشنفرى؛ ففيه كناية عن انتفاء صفة مذومة.

ومن الراجع أن الأمر في اعتبار الكنايتين كناية واحدة متوقف على التأويل في نهاية المطاف؛ ولذلك ظلّت المفاهيم التي أقرَّها البلاغيون كـما هي، وقابلها بمضهم - ومنهم الشيخ محمد الجرجاني- بالاعتراض مستوعبة لمختلف التأويلات.

ومن باب الكناية التعريض<sup>(3)</sup>، الذي يجوز فيه ذكر الكناية والمقصود بها عكس معناها؛ كقولهم فيسمن يؤذي المسلمين: المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده؛ كناية عن نفي الإسلام عن المؤذي؛ تنفصيل ذلك أن التعريض بالكناية يأتي في كناية العسفة والنسبة، غير أن الموصوف يكون غير مذكور<sup>(4)</sup>. وهو ما أكده الشيخ محمد الجرجاني في موضع نال بقوله: إنه يستحيل ذكر الموصوف لتقابل الصفتين (5).

ثم ينبه الشبيخ محمد الجرجاني إلى وأي السكاكي في تضاوت الكناية إلى تعريض وتلويح ورمز وإيماء. وهو تفاوت أساسه الوضسوح والغموض، وليس في إعادته ما يدل على احتراضه على ذلك، ومن الدارسين من يرى أنه فابالنظر في كيفية إدراك المعنى

<sup>(1)</sup> الإشارات والتنبيهات، ص 224.

<sup>(2)</sup> الإيضاح، ص 374.

<sup>(3)</sup> الإشارات والتنبيهات، ص 224 وما بعدها.

<sup>(4)</sup> الإيضاح، ص 374، 375.

<sup>(5)</sup> الإشارات والتيهات، ص 224

الكنائي، رأى السكاكي أن هذا المعنى يتفاوت في الوضوح والخفاء، ومن ثم رصد مستوياته دون أن يجعلها أقسامًا كنائية ... . الله وتبدو مسألة وضع الأقسام مثل عدم وضعها كما هو الشأن في نص السكاكي الإذ التكشير من الفروق يعتبر بدوره من قبيل التقسيد .

وهناك بعض مواضع اعتراضه على السكاكي تتعلق بالأبيات التالية: قول أبي تمام:

ابن فما بزرن سوی کریم وحسک آن بزرن آبا سعید<sup>(2)</sup>

وقول الآخر:

متى تخلو تميم من كريم ومسلمة بن عمرو من تميم<sup>(3)</sup> وقول الآخر:

إذا الله لم يستق إلا الكرام فسقى وجوه بني حنبسل وسقى ديسارهم باكراً من الغيث في الزمن الممحل لانه لا وسائط فيها، ولا خفاء في أن المراد كرم المذكورين فيها (4).

ويتمثل وجه اعتراضه في أنه إذا كانت الكناية هي ذكر اللازم وإرادة الملزوم، وهو قول السكاكي، وفي الأبيات ذكر الملزوم وإرادة اللازم الأعم، أو بمعنى آخر؛ أن تساوي الطرفين ليس حاصلاً في المعاني الكنائية في الأبيات المذكورة، وبالتالي فإن تلك الأمثلة ليست من الكنايات. تفصيل بعض ذلك أن الادعاء بأنهن لا يلدن غير الكريم، يستلزم بالتالي كرم أبي سعيد؛ لأنهن ولدنه، وأن أبا سسعيد كريم، لا يستلزم أنهن لا يلدن غير كريم.

وهكذا الأمر في بقية الأبيات؛ فهي لا تحتوي على كنايات وإنما رموراً (5).

<sup>(1)</sup> أدبيات البلاغة العربية قراءة أخرى، ص 194.

 <sup>(2)</sup> الظاهر أن محمد بن علي الجرجاني أورده على سبيل الاستشهاد، وهو في مدح أبي سعيد محمد بن
يوسف الثغري الطاني، ومن الأبيات الي أهجب بها عبد القاهر، وساقها في دلائل الإعجاز، ص 241.
 (3) وهو في دلائل الإعجاز، ص 241 وكذا البيتان الأخران:

إذا الله لم يسق إلا الكرام فسقى وجسوه بني حنبل وسقى ديسارهم باكسرا من الغيث في الزمن الممحل وهما لعبد الرحمن بن حسان بن ثابت كما في حاشية الإشارات والتنبهات، ص 225.

<sup>(4)</sup> الإشارات والتبيهات، ص 226 وما بعدها.

<sup>(5)</sup> المصدر السابق، ص 226 ابتصرف.

ويبدو أن الاعتراض على السكاكي لا يتوقف عند الحدود والاقسام؛ وإنما يتعداه إلى الامثلة والشواهد، وهو المجال الذي يظهر فيه استيعاب العالم للأسس النظرية التي يقوم عليها الغن الكنائي.

ولا بد من كلصة في منزلة الكناية؛ من ذلك: أن العلماء أجمعوا على أن الكناية والاستعارة والمجاز أبلغ من التصريح والتشبيه والحقيقة؛ وسبب ذلك - كما يرى عبد القاهر - لا يكمن في زيادة المعنى، بل إلى ما يفيده كل نوع من الأنواع المذكورة في تأكيد المعنى، وخاصة أن ذلك يتم بدعوى الشيء ببينة.

وتعني البينة ما يصاحب المعنى المقصود من ادعاء يجعله كالدليل على إثباته أو نفيه. ثم إن التعبير الكنائي تكمن في دلالته العـقلية لا الوضعية على المعنى، مما يفسح المجال لكثرة السناويل وزخم الإيحاءات المسعددة، وهو ما يذهب بالرتابة التي تتعلق بالالفاظ والاستعمالات، ويزيد في تأثر النفس وبهجتها، وفي اللذة الحاصلة للطبع.

قام الشيخ محمد الجرجاني بشرح باب الكناية من كتاب امفتاح العلوم، ولم يثنه ذلك عن توجيه كثير من المآخذ للسكاكي ولغيره من علماه البلاغة. وكان تصوره ينبني على عرض المسائل ضمن ما اصطلح عليه بالإشارات، ثم تقويم ونقد ما يراه يستلزم النقد والتصويب، وكان - على ما يبدو - مترسمًا لخطى البلاغيين في باب الكناية منذ أن شرع في حد الكناية إلى أن انتهى إلى تبيان بلاغتها.

وقد يكون من اللافت أن أهم اعتراضاته لا تتوقف عند الأسس النظرية، بل تمدتها إلى مجال تأويل بعض الكنايات، وهو ما مكته من أن يضيف بعض الإضافات أثناء التحليل؛ كما في تأثير الكناية من الوجهة النفسية، وأن المقصود في قول البحتري: وباللب والرعب والحقد، هو قلب الفاعل، المفعول إلى غير ذلك من العلفرات الصائبة. وقد يتعلم في بعض الأحيان أن نزج بالشيخ محمد الجرجاني ضمن بعض من العلماء المتأخرين اللين وتحدثوا عن الكناية إلا أنهم لم يضيفوا جديداً إلى ما ذكر حولها، بل داروا في فلك من سبقهم وذكروا تقسيماتهم، واستشهدوا بأمثلتهم، ومن هؤلاه... محمد بن على بن محمد الجرجاني...ه(1).

<sup>(1)</sup> المجاز المرسل والكتابة الأبعاد المرقية والجمالية، ص 161.

ومن الإنصاف أن نعتبر في المقابل بما يقوله بعض من الدارسين من أنه: «إذا كان الجهد البلاغي قد توقف تقريبًا عند المرحلة السكاكية؛ فإن هذا التوقف كان محصورًا في الأصول، أسا الفروع فقد تم تجاوزها تنظيرًا وتطبيقًا؛ مما يعني أن التوقف كان توقفًا متحركًا، على معنى أن تابعي السكاكي قد داروا في فلكه، لكنهم وسعوا دوائره البحثية طولاً وعسمقًا؛ طولاً بالإضافات والتعليلات؛ وعسمقًا بالشروح والتنفيصيلات والتعليلات، (أ). وهكذا يبدو أن جهود تابعي السكاكي ومنهم الشيخ محمد الجرجاني تتراوح بين الاتباع، وهو الغالب، والابتداع، وأن حظ كل بلاغي يتفاوت هو الأخر بين المستوبات النظرية والتطبيقية.

العلوم، وهو إهجاب القرويني (ت 739 هـ) من المسجين بكتاب اسفتاح العلوم، للسكاكي، وهو إهجاب تجد في تلخيصه له، وقد ذاع صبته شرقًا وغربًا؛ بحيث أقبل عليه الدارسون ينهلون منه ويعبون عما فيه، حتى كداد أن ينسي الناس كتاب السكاكي. وكانت ضايته في ذلك أنه ادرأى كتاب مفتاح العلوم للسكاكي فيه كثير من الحشو والاضطراب، فأراد أن يُنقحه ويُهلبه ويُقدمه للقراء في صورة مشرقة سهلة جلّابة، وغم في تقديمه لهذا المؤلف نجاحًا باهرًا؛ فعكف الناس على دراسته وشُغلوا به حتى إن كثيرًا من العلماء قاموا بشرحه والتعليق عليه... (2).

ولم يقف الأصر عند ذلك، بل راح القرويني يؤلف شرحًا لتلخيصه أسماه «الإيضاح». حاول فيه بسط مسائله، وشرح ضامضه مع الإكثار من الأمثلة والشواهد؛ إذ «هو يتبع في هذا الكتباب المنهج الذي سار عليه في كتابه التلخيص، لا يزيد عليه سوى طريقت في العرض الواضع والتحليل المسوط في أسلوب صربي رصين ليس فيه تكلُّف ولا تقعر، وإنما فيه بساطة وانسيابه(3).

وحسبنًا أن نجد المؤلف يقول في مقدمة الإيضاح: «فهلا كتاب في علم البلاغة وتوابعها، ترجمته بالإيضاح، وجمعلته على ترتيب مختصري الذي سميته «تلخيص المفتاح»، وبسطت فيه القول ليكون كالشرح له، فأوضحت مواضعه المشكلة، وفصلت معانيه المجملة، وعمدت إلى ما خلا عنه المختصر مما تضمنه مفتاح العلوم، وإلى ما خلا عنه المفتاح من كلام الشيخ الإمام عبد القاهر الجرجاني رحمه الله في كتابيه دلائل

<sup>(1)</sup> أدبيات البلاغة المربية قراءة أخرى، ص 18.

<sup>(2)</sup> الإيضاح، مقدمة التحقيق، ص 6، 7.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، مقدمة التحقيق، ص 7، 8.

الإعجاز، وأسرار البلاغة، وإلى ما تيسر النظر فيه من كلام غيرهمها، (1)؛ فهو لا يقتصر على كتاب المفتاح، أو على اختصاره إذن، وكأنه وجـــد بغيته في العودة إلى عبد القاهر التي تعنى عودة إلى تاريخ البيان العربي.

تناول القزويني الكناية، وعرفها بقوله: «الكناية لفظ أريد به لازم مسعناه مع جواز إرادة مسعناه حينتـذ؛ كـقولك: فـلان طويل النجـاد؛ أي طويل القـامة، وفـلانة نؤوم الفـحى؛ أي مرفـهة مخـدومة، غير محـتاجـة إلى السعي بـنفسها في إصـلاح المهمات... (2). فإذا كانت بنيـة الكناية تنطوي على ذكر معنين: أحدهما مـقصود، والآخر جائز بالتأويل؛ فإن صلة المعنى الأول بالمعنى الثاني تتلخص في فكرة اللزوم التي تبدو أصلاً في الكناية؛ كما يذهب إلى ذلك لطفي عبد البديع الذي ق... لاحظ... أن البلاغيين عدوا اللزوم أصلاً في الكناية كما عدو، أصلاً في المجاز... (3). وذلك اعتباراً لتعريف الكناية الوارد بكتاب الإيضاح وغيره من مؤلفات البلاغيين المتأخرين. ويسدو الفرق بين الكناية والمجاز في: جواز إرادة المنى الحقيقي والمجازي ممّا في الكناية، بخلاف المجاز الذي لا بد فيه من قرينة مانعة لإرادة المنى الحقيقي (4). ثم أورد الغزويني فـرقًا آخر أضافه السكاكي وغيره، وهو أن الانتـقال في الكناية يتم من اللازم إلى الملازم، بينما يتم في المجاز من الملازم إلى الملازم.

وقد اعترض عليه القزويني بـقوله: «لأن اللازم ما لم يكن ملزومًا يمتنع أن ينتقل منه إلى الملزوم، فـيكون الانتـقـال حـينتـل من الملزوم إلى الملازم... (5). ولم يكن هذا الاعتراض إلا شكليًا - على ما يبدو - فقد صرَّح السكاكي نفسه بأن اللازم ما لم يكن ملزومًا امتنع الانتقال منه؛ لأنه قـال: مبنى الكناية على الانتقال من اللازم إلى الملزوم، وهذا يتوقف على مساواة اللازم للملزوم، وحينتلا يكونان متلازمين؛ فيصير الانتقال من الملزوم إلى الملزوم وعند التساوي في اللزوم تكون الملازمة من الطرفين؛ فيصح الانتقال من الملزوم إلى الملزوم (6).

<sup>(1)</sup> الإيضاح، مقدمة المولف، ص 21.

<sup>(2)</sup> الإيضاح، ص 365.

 <sup>(3)</sup> عبد البرحمن شهاب أحمد، منهج البلافيين في بحثهم لصطلع الكتابة، مجلة آداب المستنصرية، ص54، المدد 10، 1984.

<sup>(4)</sup> الإيضاح، ص 365 ديتصرف.

<sup>(5)</sup> المصدر السابق، ص 365.

<sup>(6)</sup> مصطلحات بيانية، ص 199.

وعليه: فإن الفرق الاساسي عندتذ بين الكناية والمجاز هو في جواز إرادة المعنى وعدم جواز إرادته في أحدهما، ولا بد بعدتذ أن يُنظر إلى طبيعة الدلالة اللزومية، أو دلالة لازم المعنى التي قعد يُظن أنها مسولدة من المعنى المباشس، وهو ظنَّ فيه ما فيه من التخمين؛ إذ أن ودلالة لازم المعنى أو كما يسمونها في النقد الادبي Connotation، وتسمى في البلاغة المعنى البعيد، وإنما جاء البُعد من أمرين: الأول: أن المعنى البعيد لا يأتي من الدلالة المباشسرة للألفاظ، والأمر المثاني: أن البعد قد يأتي عن تدرج اللوازم الكثيرة في الاستدعاء حتى يكون ما بين المعنى القريب وآخر معنى من اللوازم سفراً بعيدًا، (1).

ومن الامور التي يمكن استخلاصها من آراء القزويني اعتباره الكناية وسطًا بين الحقيقة والمجاز. وعلل الدسوقي ذلك فقال: الكناية إخراجها بناء أنها واسطة لا حقيقية ولا مجاز، أما أنها ليست حقيقية فبلانها - كما سبق- الملفظ المستعمل فيما وُضع له، والكناية ليست كذلك، ولهذا أخرجها من تعريف المجازة (2).

وتدل هذه المناقشات وأشباهها على تعلق بجزئيات المسائل؛ بحيث انصرف أصحابها عن البحث في الظلال الروحية والأبعاد النفسية للتعبير الكنائي، والتي من المفروض أن تولى الأهمية القصوى، خاصة من خلال استنطاق النصوص وتحليلها.

وأما أقسام الكناية: فهي نفس الأقسام التي أوردها صاحب المفتاح، وهي: المطلوب بها إما غير صفة (3) ولا نسبة، أو صفة أو نسبة، والمقصود بالصفة: المعنوية؛ كالجود والكرم والشجاعة (4).

فأما الكناية المطلوب بها إما غير صفة ولا نسبة، وهي ما تعرف بكناية الموصوف، فمنها ما هو معنى واحد، أو مجموع معان، ومن أمثلة الأولى: المضياف، كناية عن زيد، ومنه قول الشاعر في الكناية عن القلب:

الضاربين بكل أبيض مخذم والطاعنين مجامع الأضغان

 <sup>(1)</sup> تمام حسان، الأصول، ص 374.

<sup>(2)</sup> فنون بلافية، ص 173.

 <sup>(3)</sup> قال حبد المتصال الصعيدي: •أي ولا نبة صفة لموصوف بأن يكون المطلوب بها موصوفا ولو قال الأولى
 المطلوب بها الموصوف لكان أحسن بفية الإيضاح لتلخيص المقتاح، ص 151.

 <sup>(4)</sup> الإيضاح، ص 366، وراجع بخصوص تلك الصفات، المثل الاعلاقية عند العسرب وبناه المدح والهجاء عليها بكتاب عيار الشعر، ص50.

وقول البحتري:

فأتبعتها أخرى، فأضللت نصلها بحيث يكون اللب والرعب والحقد

فسقىوله: (بحبيث يكون اللب والرعب والحسقد) تسلات كنايات لا كناية واحسة؛ لاستقلال كل واحدة منها بإفادة المقصود.

ومن اللافت أن البلاغيين نظروا إلى الكناية نظرتهم لصورة بيانية أخرى، وهي التشبيه، ولعل تلك النظرة هي التي جعلتهم يعجبون باجتماع أربعة تشبيهات في بيت واحد، وهو لامرئ القيس في وصف الفرس:

له أيطلا ظبى وساقا نعامة وإرخاء سرحان وتقريب تتفل(١)

كما جعلتهم بالتمالي يعيدون في إعجاب بيت البحشري السالف الذكر، ويجرون الكنايات فيه بحسب التنوع والاختلاف في المدلالة على المعنى الواحد، ولولا ذلك لما قالوا باستقلالية كل كناية منه بإفادة المقصود.

ويحاول المحدثون إزالة مسحة الرتابة على الأمثلة التي ساقها السلاغيون قديًا، وتناولوها باعتبارها تشكل بنية من بنيات القاعدة؛ فقال بصفهم: قيتضع لنا أن تحليل الكناية دون إهمال لمدلولات ألفاظها داخل السباق يعطي لهذه الكناية حياة جديدة غير تلك التي كانت لها عندما انتزعت من سياقها الذي قبلت فيه، وأخذت كقوالب جاهزة لا يتغير مدلولها مهما تغيرت النصوص ((2))؛ فالبحتري وهو يغمد رمحه في قلب طريدته، وهو الملئب، كان يتنابه إحساس كل من يريد أن ينقض على فريسة، وكأنه بين رجاه ويأس، وذلك ما جعله يصوب رمحه إلى مكان لا تنجو منه طريدته، وهو موطن اللب والرعب والحقد.

ونظن ظنا أن التركيز على دلالات الألفاظ داخل السياق مسألة اجتهادية متوقفة على ما يفضي إليه تأويلها في نهاية المطاف داخل السياق العام.

<sup>(1)</sup> كلما بالديوان، ص 21، وقال في الحاشية: «شبه خاصرتي القرس بخاصرتي الظيء الآنه ضمام، وشبه ساقيه بساقي النمامة؛ لأنها قصيرة الساقين صلبتهما طويلة الفخلين، ويستحب فلك من الفرس، وشبه إرخاء - وهو سير ليس بالشديد - يارخاه اللقب، وليس داية بأحسن إرخاه سنه، وشبه تقريب في الجسري بتقريب المصلب، وهو حسن التقريب. والتفل: ولد التعلب؛ وإنما أواد التعلب بعينه ديوان امرئ الميس، ص 21.
(٢) على سرحان القرشي، المالفة في المبلاغة العربية تاريخها وصورها، ص 208.

رمن أمثلة كناية الموصوف البعيدة قولمنا كناية عن الإنسان: «حيّ، مستوي القامة، عريض الأظفار». وقد شرط في كل من الكنايتين اختصاصهما بالموصوف لا تتعدياه إلى غيره، لبتم الانتقال منهما إليه (1). وقد جعمل السكاكي كناية الصفة الواحدة قمريبة، وكناية الصفات بعيدة وهمو ما اعترض عليه القزويني؛ قال عبد المسمال الصعيدي: «لان دلالة الوصف الواحد على الشيء لبست أقرب من دلالة مجموع أوصاف عليه، بل ربحا يكون الامر بالعكس؛ لان التفصيل أوضح من الإجمال»(2).

وأما كناية الصفة: فهي ضربان قريبة وبعيدة، ومعنى القرب: هو الانتقال إلى الصفة من غير واسطة، وهي إما واضحة أو خفية، ومن أمثلة الواضحة قولهم: طويل نجاده، كناية عن طول القامة، وطويسل النجاد، والفرق بينهما أن الأول كناية ساذجة، والثاني كناية مشتملة على نوع من المتصريح، لاتعسال الأولى بضميسر الموصوف. وقول الحماسي:

#### أبت الروادف والثدي لقمصها مس البطون وأن تمس ظهورا(3)

ومن أمثلة الخفية قولهم في الكنايسة عن الأبله: «عريض القفا»، وهو ليس مثل قول طرفة، وقد كنى عن الذكاء بصغر الرأس، قال:

أنا الرجلُ الضَّربُ الذي تعرفونه خسسشاش كراس الحية المتوقد

وأما البعيدة: فينتقل منها إلى الصفة بواسطة؛ كقولهم في الكناية عن الأبله: عريض الوسادة؛ فإنه ينتسفل من عُرض الوسادة إلى عرض القفا ومنه إلى المقسود، وهذا المثال جعله السكاكي من القسريبة، باعتسبار أنه كناية عن عرض القسفا، وهو ما يعتسرض عليه المقزويني<sup>(4)</sup>. وسبب ذلك «لأنه لا يقصد من ذلك الكناية عن عرض القفا، وإنما يقصد منه الكناية عن عرض القفا، وإنما يقصد منه الكناية عن البله»<sup>(5)</sup>.

<sup>(1)</sup> الإيضاح، ص 366.

<sup>(2)</sup> بنية الإيضاح 3، 152.

<sup>(3)</sup> يجهل قاتله كما يفهم من قول حسني عبد الجليل يوسف في المصباح، ص 19: «البيتان بديوان الحماسة فير منسويين ج 3، 139... وفي شرح شواهد الكشاف، ص 411، وفيه يصفها بأنها ناهدة الشدي أثيقة الحصر، لطيفة البطن، مظيمة الكفل».

<sup>(4)</sup> الإيضاح، ص 367 رما بعدها.

<sup>(5)</sup> بغية الإيضاح 3، 154.

ومن أمثلة البعيدة أيضا قولهم: «كثير الرماد، كناية عن الضياف، فإنه ينتقل من كثرة الرماد إلى كثرة إحسراق الحطب تحت القدور، ومنها إلى كثرة الطباتــنخ، ومنها إلى كثرة الأكلة، ومنها إلى كثرة الضيفان، ومنها إلى المقصوده (1).

ومن الواضح أن السعد عندئذ يتحدد وفق اهتسارات تقديرية من الصعب أن يتم الإجماع حولها. وقد يكون الأهم من هذا ما في دلالات تلك الأمثلة الكنائية من رتابة نتيجة كثرة تداولها من عالم لآخر، ومن عصر إلى عصر، وإن يكن ذلك داعبًا حينا إلى أن يتجادلوا حولها جدلاً لا يأبه بسنة التغيير والتطور. وكأني بالبلاغيين في جدلهم حول الكناية وغيرها من الصور والمصطلحات البلاغية لم يفطنوا إلى أن اللغة تنغير طبقا للنمو الحضاري والتطور الثقافي والاجتماعي؛ فقول الشاعر: «جبان الكلب مهزول الفصيلة ليس له ذات الوقع النفي والفكري في القرون التي تلت عصر الشاعر وبيئته الادبية . . . (2). مع اعترافنا في المقابل أن الجود والكرم والسخاء قيم لم تتغير منذ الارك، بل منذ أن عُرف المجتمع البشري، وقامت بين أفراده كل صلات المودة وجميع الشكال تبادل المنافع والمصالح، وكل ما في الأمر أن كل جماعة تصور الصفات بحسب اصطلاحاتها ورموز لغتها.

ومن باب توجيه النظر القول بأن القزويني أكثر من الأمثلة والشواهد إكتاراً لافتاً يدل على حسن اقتدار واستيصاب للدلالات الكتائية، وإذا كانت الأمثلة التي ذكرها الحطيب هي نفس الاسئلة التي أوردها السكاكي في المفتاح. . . (3) ، فإنه أضاف إليها أمثلة عديدة لم ترد بالمفتاح.

وأما القسم الشالث من الكناية: فهو الكناية المطلوب بها نسبة (4)، ومن أمثلتها قول زياد الأعجم:

إن السسماحة والمروءة والندى في قبة ضربت على ابن الحشرج

فلم يصرح بإثبات الصفات للممدوح، وجعلها مجمدوعة في قبة، تنبيها على أن محلها ذو قبة، وجعلها مضروبة عليه، لوجود ذوي قباب في الدنيا كثيرين، فأفاد إثبات الصفات المذكورة له بطريق الكناية.

<sup>(1)</sup> الإيضاح، ص 368.

<sup>(2)</sup> منهج البلاغيين في بحثهم لممطلح الكتابة، مجلة آداب المستنصرية، ص 58، العدد 10، 1984.

<sup>(3)</sup> مصطلحات بيانية، ص 202.

<sup>(4)</sup> الإيضاح، ص 371 وما بعدها.

#### وقول الشاعر:

والمجد يدعو أن يدوم لجيده عقد مساعي ابن العميد نظامه وقول أبي نواس:

فما جازه جود ولا حل دونه ولكن يصيرُ الجود حيثُ يصير

وكقولهم: «مـثلك لا يبخل؛؛ قال الزمخشري: نفـوا البخل عن مثله، وهم يريدون نفيـه عن ذاته، قصدوا المبالغـة في ذلك، فسلكوا به طريق الكناية لانهم إذا نفـوه عمَّن يسد مسده، وعمن هو على أخص أوصافه، فقد نفوه عنه.

ومن الإنصاف القدول بأن القزويني لم يقف «من كتاب مفتاح العلوم موقف المسلم كما فدهل غيره، وإنما تصرف فيه فترك ما لم يستحسنه، وأبقى على ما استحسنه منه وأضاف إليه من آرائه وآراء من سبقوه (1)، وأيضا أكثر من الأمثلة والشواهد، معتملاً ضمنيا – على تاريخ الفن الكنائي، ولا أدل على التمكن في العلم من التصرف بالزيادة والنقص في مسائله.

وقد يظن في اجتماع كناية الصفة والنسبة أنهما قسم رابع (2) من الكناية؛ كما في قول القاتل: يكثر الرماد في ساحة عمرو، كناية عن أن عمرا مضياف؛ فالصواب أنهما كنايتان: إحداهما صفة للمضيافية، والثانية عن إثباتها، ويجوز في هذا الضرب التكنية عن نسبة الشيء الذي تقع فيه الكناية، وأيضا الصفة مما؛ كما في قول الشنفرى:

## يبيت بمنجاة من اللوم بيتها إذا ما بيوت بالملامة حلت

ففي سلامة البيت من اللوم كناية عن عفة صاحبه، وفي النجاة من اللوم كناية عن صفة العفة. وليس في هذا القول جديد؛ إذ كان السكاكي نبَّه عليه ولم يزد فيه القزويني على شرح الامثلة والتعليق عليها.

وقد يحدث تفاوت في الكناية، فتكون تعريضا وتلويحا ورمزا وإيماء وإشارة، وهو تفاوت مرده إلى قلة أو تعدد الوسائط التي يتم من خلالها الانطلاق من المعنى الأول إلى المقصود البعيد في الكناية، وقد نبه السكاكي على ذلك كله(3).

<sup>(1)</sup> علم البيان، ص 49.

<sup>(2)</sup> الإيضاح، ص 374.

<sup>(3)</sup> مقتاح العلوم، ص 403.

فالكناية إذا كانت عرضية سميت تعريضًا، بعيث يترك التصريح بذكر الموصوف في كناية الصفة والنسبة؛ كقولنا: المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده؛ أي ليس المؤذي مسلما، وقوله تعالى: ﴿ ... هُنِى لَلْنَظْيِنَ ﴿ اللَّذِي يُومُونَ بِالْفَسِدِ... ﴿ [البقرة: ٢، ٣] (1) إذا فسر الغيب بالفيسة؛ أي يؤمنون مع الغيسة عن حضرة النبي ﷺ وأصحابه رضى الله عنهم.

وقال القرويني في موضع تال: والتعريض كما يكون كناية قد يكون مسجاراه؛ كقولك: «أذبتني فستعرف» وأنت لا تريد المخاطب، بل تريد إنسانا معه، وإن أردتهما جميعا كان كناية»(2). ويؤاخذ إبراهيم عبد الحميد السيد التلب الخطيب القزويني؛ لأنه «فيهم من إشارة السياق بمعونة السقرائن، فلا تبعلق له باللفظ، وهو يأتي على سبيل الحقيقة، ويأتي على سبيل المخاز...»(3). وربما كانت شدة الغموض إحدى الفروق الجوهرية بينه وبين الكناية؛ لكون أن المقصود منه يفهم بذكر ما يدل عليه، وليس التصريح به.

وتظهر بلاغة الكناية في تأكيد إثبات الصفة، وفي ذكر الشيء ببينة أبلغ في إثباته من دعواه بلا بينة (<sup>4)</sup>. وقال عبد المتعال الصعيدي: وومن أغراض الكناية أنها تقدم لك الحقيقة مصحوبة بدليلها، وأنها تبدر المعقول في صورة المحسوس، وأنه يحترر بها عما لا يليق التعبير به، إلى غير هذا من أغراضها (<sup>5)</sup>.

وبذلك فإن بلاغة التعبير الكتائي تتحقق كلما أمكن بلوغ الغاية المرجــوة من التعبير بها، وكلما تحددت تلك الغاية، وأثرت في المتلقين، وكان لها وقع في النفوس.

حاول الخطيب الفزويني شرح باب الكناية من كمتاب المفتاح، ولم يثنه ذلك عن العودة إلى تاريخ البلاغة، باعتباره معينًا لكثير من الآراء ووجهات المنظر، استعان بها كلها في إيضاح ما كان ملتبسا من أقوال السكاكي. وهو وإن ترسم خطى السكاكي في تعريفه للكناية وتقسيمه لها، إلا أنه حاول أن يتفسرد في جانب مهم من المداسة، وهو الإكثار من الأمثلة والشواهد والتعليق عليها، وبذلك فإن الادعاء بأنه «لم يزد في دراسته

<sup>(1)</sup> وراجع الإيضاح، 374، 375 (بتصرف).

<sup>(2)</sup> الإيضاح، ص 376.

<sup>(3)</sup> مصطلحات بيانية، ص 204.

<sup>(4)</sup> الإيضاح، ص 376، 377 ابتصرف.

<sup>(5)</sup> بنية الإيضاح 3، 151.

للكناية عمًّا قاله السكاكي، ولم يقدم جديدًا يستحق الذكر والتسجيل<sup>(1)</sup> غير صحيح على الإطلاق. ومن يتدبر أسلوب الأدبي الرقيق وتحليله المركز يدرك فرق ما بينه وبين السكاكي، بل يقف على التحول الذي يسقع عادة في المزج بين أسلوب منطقي جاف، وآخر أدبي سلس.

• تناول الإمام الحسين بن عبد الله بن محمد، المشهور بشرف اللين العطيبي (ت 743 هـ) الكناية في كتابه «التبيان في البيان»، وكان على ما يدو معجبًا بالسكاكي، ناهجًا على سبيله، معتمدًا على أهم مسعادر البيان العربي عند العلماء المتأخرين، من مثل المعباح، والإيضاح، والمثل السائر وغيرها؛ فكتابه لا يعدو أن يكون تلخيصًا لتلك الكتب لا يخلو من بعض الإضافات والزيادات والاعتراضات التي تدل على أنه لم يكن عبدًا منفاذًا لاولئك العلماء. ويكشف عبد الستار حسين زموط محقق الكتاب طبيعة تأثره بالسكاكي قبائلا: «حتى نلمحه ملخصا لكلام السكاكي مع اقتفساب شديد في بعض المواضع يجعل فهم المعنى عبيرا، كما كان يؤيده في بعض آراته كرأيه في المجال العقلي، ويدفع عنه بعض اعتراضات الخطيب القزويني، ومع هذا كله فلم يكن عبدا للتقليد، بل كانت له لمحات طبية أثبت بها شخصيته في الكتاب... ع (2). وبذلك تتضع صلة مؤلفه بتباريخ التعبير الكتائي باعتبار المسائيل التي لخصيها أو جملة تتضع صلة مؤلفه بتباريخ التعبير الكتائي باعتبار المسائيل التي لحصها أو جملة تشخصيت التي اعترض بها على غيره.

بدأ الإمام الطبي بتعريف الكناية بقوله: «وهو ترك التصريح بالشيء إلى ما يساويه في اللزوم، ليستدفل منه إلى الملزوم؛ كدما يقال: فبلان طويل السنجاد؛ أي طويل القامة»(3)؛ فبنية الكناية تعتمد في الاساس على عدم التصريح بالشيء لتوافق ما تدل عليه في الاصطلاح اللغوي، وهو الستر، ثم إلى ما يساوي الشيء في اللزوم، ليستقل منه إلى الملزوم. وقد اكتفى بضرب مثال واحد لتوضيح الحد دون أن يعلق عليه.

ثم انتقل إلى تبيان مسعنى الكناية في اللغة وأنها من إخفاء وجه الستصريح مثل الكنى التي فيسها إخفاء التسصريح بالعلم<sup>(4)</sup>. وهو رأي يخالف فيه بهاء الدين السبكي الذي يقول: «الكنى التي هى أحد أنواع الأعلام صرحوا بأنها كناية، وفيسه نظر؛ لأن الكنية

<sup>(1)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 37.

<sup>(2)</sup> التيان في البيان، مقدمة التحقيق، ص 101.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص 406.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، ص 406.

عَلَم، والعَلَم صريح في مـــماه، فلا فرق بين دلالة أبي عــبد الله، ودلالة زيد العلمين عليه ا<sup>(1)</sup>. وبهذا فإن دلالة الكنية صريحــة، في حبن أن دلالة الكناية خفية، ولا يعني اشتقاق إحداهما من الاخرى أنهما ذات دلالتين متماثلتين.

والكناية عند الطبي تنقسم إلى «مطلقة، أو غير مطلقة، والمطلقة: هي ما يطلب منه نفس الموصوف، وهي بمعنى واحد نحو قولك مضياف، كناية عن زيد بسبب اختصاصه به، أو بمعان مجموعة؛ كمقولك: حي، مستوي القامة، عريض الأظفار، وتعني به الإنسان، (2). ومعلوم أنه أبدل مصطلح الكناية عن الموصوف، أو الكناية «المطلوب بها غير صفة ولا نسبة» كما في الإيضاح للقزويني (3) بمصطلح مطلقة، أو غير مطلقة. ولعلمه فضل الإطلاق - وهو بخلاف التقييد - على أي استصمال آخر اعتبارا لدلالة الكناية في هذا النوع على الموصوف؛ سواء اتصف بصفة أو صفات عديدة، وسواء أكان المنى المقصود قريبًا أو بعيدًا.

وقد يكون الطببي صرف ذهنه عن تكثير الأقسام غير مجار للسكاكي وبعض أتباعه، فقال إن هذا القسم قد يكون معنى واحدا أو مجموعة معان.

وأما غير المطلقة فيرجع سبب تسميتها كذلك إلى أنها مقيدة بعاملي الخفاء والتجلي، نظرا لتنفاوتها إلى رمز وتلويح وإيماء وتسعريض، وهي فكرة يعبود الفضل فسها إلى السكاكي<sup>(4)</sup>. ومن اللافت أن الطبيي عدل عن تقسيم الكناية إلى كناية العسفة، وكناية النسبة، وإيراد المصطلحين اللذين عرفتا به، مفضلا الاخد برأي السكاكي في تفاوتها إلى أنواعها المذكورة آنفا. وقد عقب على ذلك بشرح كل نوع على حدة؛ فالرمز سعي رمزا للطف الإشارة إلى المطلوب من قسرب مع الخفاء، بمنى أن ينتقل فسيه إلى المطلوب من لازم واحد، ويراد بالخفاء هنا ضعف اللزوم، وقد يستحسن بين المتحابين، ومن أمثلته قول وهم:

## وللعيون رسسالات مرددة تلرى القلوب معانيها وتخفيها(5)

<sup>(1)</sup> عروس الأفراح، ضمن شروح التلخيص 4، 251.

<sup>(2)</sup> التيان في البيان، ص 406.

<sup>(3)</sup> الإيضاح، ص 366.

 <sup>(4)</sup> قال السكاكي: فثم إن الكناية تشارت إلى تعريض وتلويع ورمز وإيماء وإشارة، ومسار الحديث يحسر لك
 اللثام عن ذلك، مفتاح العلوم، ص 403.

<sup>(5)</sup> لم أمر عليه بديوانه، والرسالة: ما يرسل، و- الحطاب.

وقول الآخر:

ولو توافسيقنا خسسداة وداعينا أشسسرن إليسنا بالجيفون الفواتسر فلم أر شيئًا كان أخصر شاهدا من اللحظ يتبي عن دخيل الضمائر<sup>(1)</sup>

ويزيد الطبيبي إيضاحًا للدلالة الرامزة باعتبار أن المطلوب فيها نفس الصفة، فيكون الإخفاء المشار إليه في الرمز عندئذ يقصد به مراعاة الموصوف، ومثاله قول الرسول المعدي: وإنك لعريض القفاء، كناية عن الحسق، أو الاحتراز من اللفظ لا يحسن التفوه به، كالفاظ الجسماع التي منها: الإفضاء، والغشيان، واللمس؛ قبال تعالى: ﴿... وَفَا الْفَعَيْ النِي مَنْهَا: الإفضاء، وقوله تعالى: ﴿... فَلَمْ لَعَنّاها... ﴿ الله العَنْهَا الله المناها على المناها على المناها على النساء]، وقول امرئ القيس: فصرنا إلى الحسنى ورق كلامنا ورضت فللت صعبة أي إذلال

ومن أغراض ذلك أيضًا استهجان الصفة؛ كقوله تعالى: ﴿ أَحِلُ لَكُمْ لَيْلَةُ الصِّبَامِ الرَّفْ إِلَىٰ نِسَائِكُمْ ... ﴿ وَهِ ﴾ [البقرة]، أو مدح وإعلاء شأن الموصوف؛ كقول الحنساء:

طويل النجاد رفيع العماد سساد عسشيرته أمردا

وقول امرئ القيس:

وتضحي فنيت المسك فوق فراشها نؤوم الضحى لم تنتطق من تفضل (2) ومن الملاحظ أن إبانة الجوانب المظلمة للرمز على الشاكلة التي وردت بكتاب الطبيي قلَّما نعشر لها عن مثيل في كـتب بقية البلاغين؛ من ذلك خلبة الاتكاء على الرمز في الغزل الجاري بين المتحابين، وقد تدفع إليه الرقابة الاخلاقية التي يفرضها المجتمع على المرأة والرجل مماً، حتى لا تؤدي علاقتهما إلى ما لا يرضاه ويأباه، ولللك تجد المتحابين ينزعون إلى الكناية بالرمز، حتى لا ينكشف أمرهما ويفتضحا بعد أن يلماع سرهما.

وقد تكون الكناية بالرمز أسلوبًا لانقًا في إيصال المسعنى المقصود دون خدش شعور المستمع أو مس لشخصه، كما قد تكون الدلالة الرامسزة أسلوبًا أنجع من التصريح بما لا يحسن التلفظ به، مثل الاحسوال التي ذكرها القسرآن الكريم في علاقة الرجل بالمرأة، بحيث اعتبرت الكناية عنها دليلاً على النزعة الخلقية السامية التي يريد الله سبحانه أن ينرسها في نفوس الناس وضمائرهم حتى لا تشيع الرذيلة وتزول الفضيلة. وفضلاً عن

 <sup>(1)</sup> التيسان في البيان، ص 406، 407. الفواتر: فتـر الطرف: اتكــر نظره. أخصر: الأخــمـر، يقال هذا أخصر من ذاك واقصر، أوجز.

<sup>(2)</sup> النيان في اليان، ص 407، 408.

ذلك ما تجده في هذا النوع من رفع شأن الممدوح، والسمو به إلى أعلى المراتب. وقد يكون المفيد اعتبار الغايات السالفة الذكر جزءاً من بلاغة الأسلوب الكنائي، وفائدة التعبير به، وفضله على التصريح.

ومن الواضح أن الأمثلة والشواهد التي مساقها الطيبي أغلبها من تلك التي استشهد بها البلاغيون قبله، مثل آيات القرآن الكريم، وبيتي امرئ القيس(1)، وبيت الحنساء.

وقد لا يختلف حديث في الكناية بالرمز عن التلويح الذي يشار به إلى المطلوب من بعد مع خفاء؛ أي بعدة لوازم، ومن أمثلته قول الرضي:

> وملتبس بالركب بادرت خلفه للوح بالأردان وهو يراني<sup>(2)</sup> وقول ابن هرمة:

## لا أمنع العوذ بالفصال ولا ابتساع إلا قريبة الأجل

وقول امرأة تشتكي بعض ولد مسعد بن عبادة قلّة الفأر في بيتها، فقــال املأوا بيتها خمناً وسمنًا ولحمًا<sup>(3)</sup>.

وقد تابع الطببي السكاكي في تأويل البعد في هذا النوع، معتمدًا على التفصيل الممل الذي يغلب عليه التكلف، وكثرة الانتقال من المقدمة إلى النتيجة على الشاكلة التالية:

دوقال حسان:

بغشون حتى ما تهر كلابهم لا يسألون من السواد المقبل(4)

<sup>(1)</sup> فقول امرئ القيس: فصرنا إلى الحسن ورق كلامنا...اليت. استشهد به ابن الأثير في «المثل السائر» 3، 49، وقوله في البيت الموافي: وتضمي فتيت المسك فوق فراشها...البيت. استشهد به قدامة في نقد الشعر، راجع نقد الشعر بتحقيق كمال مصطفى، ص 156، وتابعه فيه بقية العلماء، وأما بيت الحنساء فتمة إشارة إليه في مفتاح العلوم، ص 402، والإيضاح، ص 365.

<sup>(2)</sup> الركب: الراكبون، العشرة فما فوق (ج) أركب، وركوب. والبيت بديوان الشريف الرضي 2، 434.

<sup>(3)</sup> التيان في البيان، ص 408، 409، 410.

 <sup>(4)</sup> قال ابن الأثير في "محفاية الطالب في نقد كلام الشاعر والكاتب"، ص76: "ولما حضرت الحطيئة الوطاة
 قال: أبلغوا الأتصار أن أشاعم أشدح الناس حيث يقول:

يغشون حى ما تهر كلابهم لا يسألون من السواد القبل» وهو يديوان حسان بن ثابت، ص309.

فإن ترك الهرير يدل على جبنه، وجبنه على مشاهدته وجوهاً إثر وجدوه، وهي مشعرة بكثرة تردد الضيفان، وهي بكونهم مضيافين، وقوله لا فيسالونه إما تكميل فيكون كناية عن شجاعتهم وشدة جاشهم، أو تتسميم فيكون عبارة عن إرادة مزيد سخاوتهمه أن ومعلوم أن كثرة اللوازم لبس في العقل ما يجعلها تستقيم في ذهن المبدع أو المتلقي على السواء على هذا الترتيب الذي تتوالى فيه الفوائد الواحدة بعد الاخرى، ولعله بعدئذ من تأثير المنطق.

وأما الإيمام (2): فهمو كناية يكون المطلوب بها قريبًا، وليس بها خضاء، نتيجة قوة اللزوم وظهمور المكنى عنه، وهو إما لنخصيص الصفة بالموصوف، أو لتخصيص الموصوف بالصفة.

ومن أمثلة الأول قول الشاعر:

والمجد يدمو أن يلوم لجيله عقد مساحي ابن العميد نظامه وقول أبي نواس:

فما جازه جود ولا حل دونه ولكن يصير الجود حيث يصير وقول الشنفرى يصف امرأة بالعفة:

يبيت بمنجاة من اللوم بينها إذا ما بيوت بالملامة حلت

ومن أمثلة الثاني:

من نور وجهك تضحي الأرض مشرقة ومن بستانك يجري الماء في المود أضحست يمينك من جسود مصسورة لل بل يمينك منها صسورة الجود<sup>(3)</sup>

أراد تخصيص المدوح بصفة الجود، فجعل يمينه مصورة منه، ميزت عن غيره على طريقة قولها:

﴿ فَإِنَّا هِي إِنِّبَالُ وَإِدْبَارُ ثُمَّ بِالْغُ فَيْهِ حَيْثُ جَعَلُهَا مَنْبِعُ الْجُودُ ومعدَّنَهُ .

ومعلوم أن هذا النوع هو ما يعرف بكناية النسبة، وهو القسم الشالث، ويتم ابأن يصرح بالصفة ويقصد بإثباتها لشىء الكناية عن إثباتها للموصوف بهاه (4). والغرض من الكناية بها هو عدم التصريح بذكر الصفات، فقول زياد الأعجم:

<sup>(1)</sup> التيان في البيان، ص 409.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، ص 410 وما يعدها.

<sup>(3)</sup> البنان: أطراف الأصابع، واحدته بناتة.

<sup>(4)</sup> بنية الإيضاح 3، 158.

## وإن السماحة والمروءة والندى ﴿ فِي قبة ضربت على ابن الحشرج

فإنه حين أراد أن لا يصرح بإثبات هذه الصفات لابن الحشرج جمعها في قبة، تنبيهًا بذلك على أن محلها ذو قبة، وجعلها مضروبة عليه لوجود ذوي قباب في الدنيا كثيرين، فأفاد إثبات الصفات المذكورة له بطريق الكناية»(1).

وبذلك يتضح أن تقسيم الطبي للكناية اعتمد فيه على تفاوت أنواعها بحسب ما وردت في كتاب المفتاح، وجعلها أساسية ثم أدخل ضمنها الأقسام الثلاثة المعروفة، وتكاد الأمثلة والشواهد تكون هي نفسها التي وردت بكتب المتأخرين، وهو وإن جارى السكاكي إلا أنه خالفه في الإكثار من تلك الأمثلة، وعلى الرغم من أن الطبيبي أكثر تفصيلاً وأغنز أمثلة من السكاكي في الكناية نجمله يختم كلامه فيها بالإشادة بالسكاكي...ه (أمثلة من السكاكي من مواضع تفرده وإضافاته.

ومن أنواع الكتايات التصريض: وقد عرفه بقوله: وهو الكلام المشار به إلى جانب وإيهام أن الغرض جانب آخر، وسمي تعريضاً لما فيه من التعوج عن المطلوب، ويقال نظر إليه بعرض وجه؛ أي بجانبه، ومنه المعاريض في الكلام، وهو التورية بالشيء عن الشئ، وفي المثل: «إن في المصاريض لمندوحة عن الكذب»(3). والدارسون يجسملون الشئ، وفي المثل: «التعريض هو أن يطلق الكلام، ويشار به إلى معنى آخر يفهم من السياق، 4). ولا بد أن يكون بين المنى المذكور والمنى المقصود صلة تجمل أحدهما وهو المذكور - يتطلب الآخر غير المدكور، وهو المقصود. وتظهر تلك الصلة من سياق العبارات؛ لان حقيقة التعريض هي: «أن يضهم من اللفظ معنى السياق من غير قصد استعمال المفق فيه أصلاً؛ أي أن أساس استعمال المستوى التعريضي هو الصيافة المقيقية، ثم يكون تجاوزها مردوكا إلى السياق... ، (5). وما دام كللك فإنه لا يأتي في المفرد والمركب معاً.

<sup>(1)</sup> الإيضاح، ص 371، 372.

<sup>(2)</sup> التيان في اليان، مقدمة التحقيق، ص 81.

<sup>(3)</sup> التيان في اليان، ص 415.

<sup>(4)</sup> بكري شيخ أمين، البلاغة العربية في ثوبها الجديد 2، علم البيان، ص 153.

<sup>(5)</sup> أدبيات البلاغة العربية قرامة أخرى، ص 194.

ومن أغراضه (1): إعلاه جانب الموصوف وملاطفته؛ كما يقول الخاطب لمن يخطبها: إنك لجميلة صالحة، وصبى الله أن يبسر لي امرأة صالحة، عملاً بقوله: ﴿وَلا جَاعَ عَلَكُمْ فِيما عَرْضَم بِهِ مِنْ خِطْةِ النِّسَاءِ ... ﴿ البقرة]، وقد يكون لاستعظام المخاطب؛ مثل قول المحتاج: جنتك لاسلم عليك، ولانظر إلى وجهك الكريم. وذلك ما نص عليه الطبي من أغراض التعريض، وإن كنا ترجح أنه يتعدى في أغراضه غايات يحددها المقام الذي يستخدم فيه.

ويوجه الإمام الطبعي النظر إلى نوع من الكنايات التي استنبطها الزمخشري من آي القرآن الكريم، وخلاصتها: (هي أن تعمد إلى جملة معناها على خلاف الظاهر، فتأخذ الخلاصة منها من غير مفرداتها بالحقيفة والمجاز، فتعبر بها عن مقصودك؛ كما تقول في قوله تعالى: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْفِ اسْتُوىُ ﴿ ﴾ [طه]، إنه كناية عن الملك فإن الاستواء على السرير لايحصل إلا مع الملك فجعلوه كناية عنه (2)، وهو نوع من الإيماء، وقد تبين لنا أن هذا النوع هو ما أسماه الزمخشري في بعض المواضع من تفسيره الكشاف «بالمجاز عما وقع كناية (3). ولا يوافق الإمام الطبيي الزمخشري مخافة أن يودي التأويل إلى الشبهات، كما هو الشأن في أقوال الباطنية، ويضرب لذلك مثلاً بالمراد من قوله تمالى: ﴿ ... فَاضَعْ نَفْلُكُ ... ﴿ ﴾ [طه]، الاستخبراق في الخدمة من غير تصور فعل وخلعه (6). والذي دعا الطبيي لرده تفسير الزمخشري هو إرادة المعنى الحقيقي في هلا النوع من الكنايات الذي يتعلر جواز إرادته للعارض فيها.

ويختم الإمام الطيبي حديثه عن الكناية بإبانة أنها أقوى من التصريح؛ لأن الانتقال فيها من اللارم يتم بشرط المساواة بينه وبين الملزوم؛ فيفها إذن ادعاء الشيء بالبينة، وتصوير لحال المكنى عنه، وفرق بينها وبين المجار؛ إذ أن الكناية لا تُنافي إرادة الحقيقة، في حين أن المجاز ينافي ذلك. وجملة الأصر أن الطيبي لم يخرج عن النطاق الذي رسمه السكاكي وأتباعه للكناية، وقد حاول جاهدا النفرد في بعض الاصور؛ كإطلاقه مصطلح «المطلقة وغير المطلقة»، واعتداده بفكرة التفاوت في أنواع الكناية كما وضعها السكاكي، واعتبارها أساسية في تقسيم الكناية بدل التقسيم الشائع.

<sup>(1)</sup> التيان في البيان، ص 416 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، ص 418.

<sup>(3)</sup> الكشاف 1، 182.

<sup>(4)</sup> التيان في البيان، ص 418.

وتبدو إضافاته أيضًا في الإكثار من الأمثلة والشواهد بشكل يفوق مثيلاتها عند السكاكي، وأيضًا في بعض اعتراضاته على علماء البلاغة ونخص بالذكر منهم الزمخشري.

ومن الإنصاف أن يتم تقويم جهود هذا البلاغي استناداً لطبيعة العصر الذي وجد فيه، وأيضاً لصلته بعلم البيان ككل؛ «لأن الرجل لم تكن البلاغة فنه الأول، بل كان ذا زاد ثقافي متنوع الطعوم وصاحب معرفة متعددة الجوانب وميراثه البلاغي يتشابه كثيراً مع ميراث سابقيه (1). وحسبه إذن أن يستوفي دراسة جميع جوانب الكناية، وقد سعى جاهلاً إلى ذلك، وإن كانت تبدو على أسلوبه صنعة المنطق واستدلالاته.

وأما تقويم جهده في ضوء عصره فتفرض علينا الاعتراف بأننا فأصبحنا منذ القرن السابع الهجري في عصر التعقيد والجمود، وهو عصر أهم ما يميزه في البلاغة التلخيص إلى حد الإلغاز، ثم الإطالة في غير جدوى حقيقية تنفع البلاغة نفعاً مذكوراً أو تغني فيها غناء محموداً (2). وهي مظاهر لا يخلو منها باب الكناية في كتاب الطيبي، ولعل طبيعة العصر هي التي دفعته إلى أن لا يتقدم في بحثه البلاغي إلى الاسام، وهو ما يؤكده بعض الباحثين. فوإذا كان لم يخط خطوات واسعة في مضماره فإن طبيعة العصر الذي عاش فيه ـ بالنسبة إلى عالم مفسر محدث بلاغي كالطبي ـ كانت تجعله إلى المحافظة أقرب منه إلى التجديد (3)؛ ولذلك بدا أن همه في بحث الاسلوب الكنائي لا يتعدى الإلمام بكل جوانبه، وليس دراسته دراسة تنم عن تجديد وابتكار.

عرض الإمام يحيى بن حمزة العلوي (ت 749 هـ) للكناية في كتابه االطراز المتضمن الأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجازة. وكانت عنايته منصبة على تفهم ودراسة أقوال العلماء فيما يتصل بتعريفهم للكناية، والفرق بينها وبين التعريض، أو بقية أنواع المجاز، وبيان أقسامها وسر بلاغتها، ومزية التعبير بها مع ضرب الأمثال لها من القرآن الكريم والحديث النبوي المشريف، وكلام الإمام علي كرم الله وجهه وما تضمنته الأشعار من لطيف الكنايات. ويسدو من منهجه في التحليل أنه مزج بين الطريقة الأدبية - التي تعتمد على الذوق والتحليل الغني وعلى السهولة في صياغة العبارة وتدفقها في لين وانسياب - ويين طريقة المناطقة التي تنزع إلى التكثير من الاحترازات، والعبارات الكزة الجافة، وكأنه يريد أن يسلك طريقًا من الاعتدال والتفرد في نفس الوقت.

<sup>(1)</sup> التيان في البيان، مقدمة التحقيق، ص 176.

<sup>(2)</sup> البلاغة تطور وناريخ، ص 367.

<sup>(3)</sup> التبيان في البيان، مقدمة التحقيق، ص 100.

وأول ما بدأ به العلوي هو: اعتباره الكناية واديًا من أودية البلاغة، وركنًا من أركان المجار، وتختص بدقة وغموض، ومن أجل ذلك حصل الزلل لكثير من الفرق، بسبب التأويلات كما عرض للباطنية فيما أتوا به من قبح الشأويل وشنيعه، ولطوائف من أهل البدع والفسلالات<sup>(1)</sup>؛ فهي ترتبط بالبلاغة ، وتعتبر شعبة من شعب المجار، فإذا أيقنا سلقًا أن المجار أبلغ من الحيقيقة أدى ذلك إلى اعتبار الكناية بهلا المفهوم أبلغ من التصريح. ثم بيَّنَ العلوي معناها في اللغة (2)، مشيرًا في أثنائها إلى الكنية، ولا بد من أن صلة تجمعهما، ولذلك فهي «مقولة على ما يتكلم به الإنسان ويريد به غيره، وأنشد الجوهري لأبى زياد:

## وإني لاكنو عن قلور بغيرها وأعرب احيانًا بها واصارح

والكنية بالضم والكسر في فائها: واحدة الكنى، واشتقاقها من الستر. يقال: كنيت الشيء، إذا سترته، وإنما أجري هذا الاسم على هذا السنوع من الكلام؛ لأنه يستر معنى ويظهر غيره، فلا جرم سميت كناية...، (3). ولا نظن أن في هذا ما يسعتبسر جديداً وطريقًا؛ إذ في كتاب المثل السائر، شيء منه، وإشارات دالة على فحواه ومضمونه (4).

ثم إنه يورد معناها في اصطلاح علماء البسيان باديًا بتعريف عبد المقاهر الجرجاني<sup>(5)</sup> رادًا إياه لاسباب ثلاثة:

أولها: قوله (ويأتي بتالسيه) إن أراد مثله فهو خطأ؛ لأن الكناية ليسست مماثِلة لما كان من اللفظ الذي تُرك بالكناية...

وثانيها: قوله اليسومي به ان الإياء لا يخلو من أن يكون على جهة الحقيقة أو على جهة المجاز؛ فالإياء يحتمل إذن ما ذكرناه، وليس في الإياء إشارة إلى أحد الوجهين، فلا بد من بيان أحدهما، وإلا كان كلامًا لا تفصيل فيه مخلاً بحد الكناية.

<sup>(1)</sup> الطراز، 1، 364، وراجع بخصوص الباطنية - هنري كوربان، تاريخ الفلسفة الإسلامية، ص83.

 <sup>(2)</sup> قال العلوي: «الكناية مصدر كنى يكني وكنيته تكنية حسنة، ولامهما واو وياه، يقال كناه يكنيه ويكنوه،
 والكنية بالاب أو بالام، وفلان يكني بأبي عبد الله، وفلانة تكنى بام فلان. . • الطراز 1، 365.

<sup>(3)</sup> الطراز 1، 366.

<sup>(4)</sup> المثل السائر 3، 50.

<sup>(5)</sup> واجع تعريفه في دلائل الإعجاز، ص 52، والمباح 1، 366.

وثالثها: أن ذلك الحد يُتقفى بالاستعارة؛ كقولنا: رأيت الأسد؛ فسفيه تركنا اللفظ الموضوع للشجاصة، وأتينا بتاليه، وأوسأنا به إليه، فليس في التصريف دلالة على اختصاص الكناية(1).

فالوجوه الثلاثة - بحسب رأي العلوي - دالة على افتقار التعريف إلى الدقة والضبط المحكم الذي يزيل الاحترار، ولا يجعل الحد قابلاً لتنضوي تحته صور بيانية أخرى.

وأما ابن سراج المالكي صاحب المصباح (2): فإن تعريفه يخلو أيضاً من بعض الدقة ا وبيان ذلك أن قوله: «ترك التصريح بالشيء» عام في جميع أنواع المجار؛ إذ يتسرك فيها التصريح بحقائقها الموضوعة من أجلها، وقوله: «إلى مُساويه في اللزوم» يحترز به عن الاستعارة في مثل قولك: رأيت أسداً، فإنه ينتقل في الكناية عن لفظ إلى مساويه في مقصود دلالته، فإن الوصف كما يلزم قولنا: فلان كريم، فإنه يلزم مساويه أيضاً، وهو قولنا فلان كثير رماد القدر، بخلاف قولنا أسد، فإنه ليس عائلاً لقولنا: فلان شجاع في مقصود دلالته، بل يخالفه في نفس دلالته، فإنه دال على خلاف ما دل عليه قولنا فلان شجاع، وإنما شاركه في بعض معانيه، وهو الشجاعة، ومنه اختلفا.

وقوله: «لينتقل منه إلى الملزوم»؛ يعني أن فسائدة المساواة في الدلالة، هو المساواة في الملزوم.

ولا يخلو تحليل العلوي من روح المنطق والفلسفة، وقد تغلغلا في أذهان البلاغيين حتى عُد اصطناعهما مظهراً خلاباً على المسألة البيانية كلها، وهو ما يلهب إليه محمود السيد شميخون بقوله عن دراسة العلوي خاصة: التي وتعتمد في أغلب الأحيان على الفلسفية والمنطق، فقد اطلع على جمهود القدماه، ثم تناولها بالنقد الفلسفي المنطقي. . . • (3). فهو إذن نقد تاريخي لاهم الأسس التي يقوم عليها التمبير الكنائي. ويبدو أن في الأمر تناقضاً؛ لأن العلوي يوجه نقداً لاذها لبمض العلماء الذين يصطنعون المنطق في التحليل والاستنباط، مثلما هو شأن ابن سراج المالكي الذي وكان مولماً بالمنطق ومعالجته، فغلبت عليه عباراته . . . فإن موضوع علم البيان هو الفصاحة والبلاغة ومعرفة أساليبهما، وهما بمعزل عن علم المنطق، فلا ينبغي أن يُعزج أحدهما بالأخر

<sup>(1)</sup> راجم المباح 1، 366 رما يعدها.

 <sup>(2)</sup> قال المالكي في حد الكناية: «هو ترك التصويح بالشيء إلى ما يساويه في الملزوم، ليستفل منه إلى الملزوم»
 العارا 1، 367، 368.

<sup>(3)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 44، 45.

لاختلاف حقائقهما (1). وتبدو هذه المسألة هي الشغل الشاغل للعلماء والدارسين قديمًا وحديثًا؛ إذ ثمة من يوجًّه أصابع الاتهام لهـوَلاء العلماء الذين رَجُوا بالدراسات المنطقة في مسائل علوم العربيّة عامة؛ كالنحو والصرف والبيان، حتى أصبح من المتعذر النهضة بتلك العلوم بسبب التعقيدات المنطقية. ثم إن مسائل البيان مؤسسة على اللوق، وعلى الإدراك الفني لمواضع الجسمال والقبسح في النصوص الإبداصية. وإذا كان العلوي يسقبل ببعض ما ورد في تعريف ابن سراج المالكي ويقدمه على غيره، فإنه يعترض عليه من وجهين (2):

أولهما: أن ما ذكره ينسبحب أيضًا على الاستعارة؛ كقولك: رأيت الأسد، فإنك تركت التصريح بقولك لقيني الشجاع إلى لفظ الأسد، والكناية مخالفة للاستعارة في ماهيتها فلا يخلطان.

وثانيهما: فإن قوله: ﴿إلَى ما يساويه في اللزوم لينتقل منه إلى الملزوم إن أراد بالملزوم المدلول، فذكرُ هذا الأخير أوضح في اللهن، ولا حاجة لنا إلى عدم ذكره، وإن أراد به معنى آخر غيره فهو خطأ لا فائدة فيه ا لأنه لا مشاركة بينهما إلا في مدلولهما، ولهـذا كان كناية عنه. وهكذا يبدو أن أهم الاعتراضات إنما تنبني على الاحترازات الناشئة من عدم الفسيط المحكم للحد وإمكانية تأويل دلالة العبارات لتستوعب مفاهيم أخرى ثانوية.

وأما التصريف الثالث والذي أورده العلوي، فهو لابن الأثير، وقد حكاه عن بعض علماء البيان (3)؛ وهو أن الكناية «اللفظ الدال على الشيء بغير الوضع الحقيقي بوصف جامع بين الكناية والمكني عنه، وزعم أن مثال ما قاله هو اللمس، والجماع؛ فإن الجماع اسم موضوع حقيقي لمعناه، واللمس كناية عنه، وبينهما الوصف الجامع؛ لأن الجماع لمس وزيادة، فكان دالاً عليه بالوضع المجاري (4). ويراه باطلاً من أوجه ثلاثة:

أولها: أنه يفسد بالتشبيه؛ لأنه اللفظ الدال أيضًا على غير الوضع الحقيقي في وصفٍ من الأوصاف.

<sup>(1)</sup> المباح 1، 370.

<sup>(2)</sup> المعدر السابق 1، 369.

<sup>(3)</sup> الطراز 1، 369.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق 1، 368، 369.

وثانيها: فإن الكناية لا تفتقر إلى ذكر الجامع؛ فـقولنا: فلان كثير رماد القدر، دليل على كرمه، فهو غير محتاج إلى ذكر جامع؛ لأن ذلك يخرج الكناية عن حقيقة وضعها ويطل فائدتها.

وثالثها: أنه ذكر الكناية والمكنى في حد الكناية، ففيه تفسير الشيء بنفسه.

ومن البين أن غربلة هذه الآراء التي تحاول عبنًا وضع تـعريف متكامل للكناية احتمد فيسها العلوي على العقل ما أمكنه ذلك الودراسة العلوي للكناية دراسة تمتار بالإحاطة والشمول وتقوم على العقل (1). وكأن النزعة العقلية هي التي دعته إلى أن يشكك في كل ما وصل إليه من تعريفات، فحاول هدم بعضها، وأبقى على بعضها الآخر ليقوم في النهاية ببناء مفهوم يراه متكاملاً للفن الكنائي.

وأما التصريف الرابع: فقـد حكاه ابن الأثير عن بعـض الأصوليين (2)، وهو: أنها اللفظ الذي يحتمل الدلالة على المعنى، وعلى خلافه، وهو فاسد لأمرين:

أولهـما: أنه يبطل بالمشتـرك اللفظي مثل قـره وشفق؛ فكل واحد منهـما دال على المنى وعلى خلافه.

وثانيهما: أنه يبطل بالحقيقة وللجاز، فقولنا: أسد وبحر، دال على الوضع الحقيقي للفظ، واستعماله المجازي أيضاً، فهو تعريف يغلب عليه التعميم، وليس فيه ما يلل على خصوصية الكناية؛ لأنه يتداخل مع ظاهرة لغوية تعتبر من خصائص العربية، وهي المشترك اللفظي(3)، وإن كان التداخل ولرداً على المرجع، وهو إذا بطل بالحقيقة والمجاز اشتركت معه بعض صور الكناية الأخرى.

<sup>(1)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 44.

<sup>(2)</sup> الطراز 1، 370، 371.

<sup>(3)</sup> قال السيوطي: «وقد حده أهل الأصول بأنه اللفظ الواحد الدال على مدين مختلفين فاكثر دلالة على السيوطي: «وقد حده أهل الأصول بأنه اللفظ الواحد الدال على الدواء عند أصل تلك اللفة، واختلف الناس فيه؛ فسالاكترون على أنه يمكن الوقوع، لجسول إلى المنسدة، كما روي واضعين، وإما من واضع واحد لفرض الإبهام على السامع، بحيث يكون التصريح سبها للمفسدة، كما روي عن أبي بكر الصديق رضي الهُ عنه، وقد سأله رجل عن النبي في وقد ذهابهما إلى الغار: من هلا؟ قال: عنه رجل بهو المناس المناسبيل، المؤمد المناسبيل، المؤمد ألى يهدي إلى سواء السبيل وهي الأخرة.

والعلوي يعترض أيضاً على تصريف الرازي الذي حدَّ الكناية بقوله: إنها اللفظ الدال على معنى مقصود مع ملاحظة معناه الأصلي؛ لكونه يفسد بالاستعارة؛ لأنها تدل على معنى مقصود باعتبار مسعناها الأصلي، فيلزم أن تنضوي تحت الكناية، كما يبطل تعريفه بالحقيقة والمجاز؛ لأنه ما من مجاز يدل على معنى إلا وهو دال على حقيقته، وبذلك تدخل أنواع المجاز في الكناية (1).

ومعلوم أن تداخل الكناية مسع صور البيان والسديع وبعض خصائص العسربية ظاهرة بارزة شديدة التعلق بها لا يعود الفضل فيها إلى العلوي في اكتشافها والتنبيه عليها.

وكان من المفترض أن يوجه النظر إليها في حد الكناية بالنص على أن التفاوت قد يقع فيها فتتحول إلى صور بيانية أخرى.

وأما التعريف الخامس للكناية: فهو لابن الأثير، وهو: أنها كل لفظ دل على معنى يجود حمله على جانبي الحقيقة والمجال؛ ومثاله قوله تعالى: ﴿ لِمَالَّكُمْ حُرْثُ لَكُمْ... ﴿ اللَّهُ اللَّهُ الحرث دال على معناه بالحقيقة، واستعمل في مجازه وهو الجماع، فلما دل على الحقيقة والمجاز اعتبر كناية، وهو فاسد من أوجه ثلاثة:

أولها: أن قوله المعنى بجور حمله على جانبي الحقيقة والمجارا يدل على أن المعنى واحد على جبهة الحقيقة والمجارا، وهو خطأ! كان المعنى الواحد لا يجبور حمله على الجهتين لاجتماع الإثبات والنفي فيه، وبالتالي فإنه يصير حقيقة وضد الحقيقة، علماً أن للكناية معنيين أحدهما حقيقة والآخر مجار، وليس كما أدّعى هو أنها معنى واحد.

وثانيها: أن ما ذكره يبطل بالاستعارة؛ فقولنا: فلان أسد، كما يدل على الحقيقة وهو السبع، دل أيضًا على مجازه وهو الشجاعة.

وثالثها: فإن قوله: «بوصف جامع بين الحقيقة والمجاز» يدخل فيه التشبيه الذي لا بد فيه من أسر جامع وهو وجه السبب، بخلاف الكناية، فاعتبار الجامع فيها يدخلها في التشبيه، وهو محال، ويعجب العلوي من ابن الأثير؛ لأنه عاب على بعض علماء البيان اشتراطه الجامع في الكناية، وأبطله هو بإدخال الكناية في التشبيه، ومع ذلك عده - أي الجامع - إحدى أسس التعبير الكنائي، وهو تناقض، وكأنه يجهل أن وضع الحدود غير فن الكتابة وقد برع فيه (2).

<sup>(1)</sup> الطراز 1، 371.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق 1، 372، 373.

وقد يكون من الإنصاف ألا نغلو في التحامل على العلماء الذين حاولوا تعريف الكناية، وخاصة ابن الأثير الذي كنا نفضل لو أنه استعمل مصطلح «التناسب» بدل «الرصف الجامع» حتى يقلل من انسيابية المصطلحات التي يقترن استعمالها في صورة كالتشبيه أو الاستعارة، ويندر تداولها في صورة أخرى هي الكناية. ورخم ذلك فإن بعض الدارسين برر دلالة الوصف الجامع بقوله: «فابن الأثير يشترط الوصف الجامع بين الحقيقة والمجاز في الكناية، وهو يقصد بهذا الوصف الجامع ما يجعل المتلقي يستشف الدلالة الرامزة من خلال الاداء اللغوي في التعبير الكنائي. . . . فالان كان نوع التبرير فإن الغابسة من الوصف الجامع تبدو فيما يجب أن يتوفر من تلاؤم وانسجام بين معني الكناية القريب والبعيد، وهي محصلة عقلية تنتج من التفاعل الذهني بينهما.

ويخلص العلوي في النهاية إلى وضع تصريف للكناية بقوله: «هي اللفظ الدالً على معنين مختلفين حقيقة ومجاز من غير واسطة، لا على جهة التصريح (2). وهو تعريف استمان فيه بالمنطق، وكان متفطئاً إلى ما يمكن أن يتداخل مع الكناية من بقية صور البيان، وبذلك وضع اللكناية تعريفًا جامعًا مانعًا، يدل على تمكنه من المنطق، وخبرته النامة بحدوده ورسومه وقضاياه ... (3). ويذلك سعى جاهلاً لمد الطريق أمام كل ما يودي إليه الشأويل على غير الظاهر من مثل قوله: إن «اللفظ الدال يحترز به عن التعريض فإنه ليس مدلولاً عليه بلفظه لكوته يفهم من السياق، وقوله: «على معنين» يحترز به عما يدل على معني واحد، فإنه ليس كناية، ومن ضمنه الالفاظ المتراضع عليها؛ كرجل وفرس، وألفاظ المشترك، فإنها دالان على معنين. وقوله: «مختلفين» يخرج عنه المتواطئ. وقوله: «حقيقة ومجاز» يحترز به عن اللفظ المشترك، فإن دلالته على ما يدل عليه من الماني من جهة الحقيقة لا غير. وقوله: «من غير واسطة» يحترز به عن التشبيه، فإنه لا بد فيه من أداة التشبيه إما ظاهرة أو مضمرة. وقوله: «على جهة التصريح» يحترز به عن الاستعارة؛ فإن دلالتها على ما تدل عليه من جهة صريحها إما بغير قرينة كدلالة الاسد على الشجاع، بخلاف

<sup>(1)</sup> رجاء عيد، فلسفة البلاغة بين التقنية والتطور، ص 428.

<sup>(2)</sup> الطرار 1، 373.

<sup>(3)</sup> الأسلوب الكتائي، ص 45.

الكناية، فإن الجماع ليس صريحًا في قوله تعالى: ﴿ ... فأثوا حَرْلَكُمْ ... ﴿ إِلْهَرَةَ }، وَإِلَّهُ وَإِلَّا هُو مَفْهُوم عَلَى جَهِةَ التَّبَع، كما دلت عليه بحقيقتها(1).

وقد يكون من المجدي أن نتأصل في هذا المنهج الذي اصطنعه العلوي في دراسة الكناية؛ فبدأ فيه بالإشكاليات التي تطرحها الحدود والتصاريف عادة، والتي ظلت اعني التعريفات - صحل اختلاف بين العلماء قديمًا وحديثًا كما يرى الفيلسوف الالماني ولتيبتز، جوتفريت فلهلم 1646 - 1716، فالاهتمام إذن بالتسعريفات قديم في أصله حديث في توجهاته؛ إذ قمن المؤكد على كل من حاول أن يدرس البيان العربي وغير العربي و وبكيفية جدية ـ التعرض لما يدعوه المناطقة بالتحديدات والتعريفات، إذا كان حريصًا على أن يضع لعمله أسسًا مكينة وواسخة، وخصوصًا في أصولها اليونانية حتى يتبين له صنيع المناطقة والبلاغيين والأصوليين العرب والمسلمين (2). ومعنى ذلك أن غالبة التعريفات تأثرت إلى حد بعيد بالمنطق، وهو ما نلمسه في بعضها الذي ذكره العلوي والذي بين فساد بعضه، وتكامل بعضه الآخر مستفيداً هو الآخر من المنطق ورسومه.

فالمناية بالتعريف إذن توجّب صاف يؤيد جدواه ما ذكرناه آنناً، وما يشبته الدارسون من أن الاهتمام بالتحديد أو التعريف مسألة قديمة قدم الفكر الإنساني؛ إذ •هو الوسيلة الاساسية لإدراك جواهر الاشياء مهما كانت، واحتباراً لهذا الدور الإدراكي وللمرفي فإن أرسطو ضبط مكونات التحديد ومنهاجيته (3).

ويبدو أن العلوي كان على اطلاع بمنهاجية التحديد وضوابطه.

وفي معرض حديث العلوي عن الكناية والمجاز يقول: إن أكثر علماء البيان على عد الكناية من أنواع المجاز خلاقًا للرادي الذي أنكر ذلك، ورحم أنها حبارة عن أن تذكر لفظة وتفيد بمعناها معنى ثانيًا هو المقصود، فإذا كنت تفيد المقصود بمعنى اللفظ، وجب أن يكون معناه مسعتراً فيسما نقلت اللفظة إليه عن مسوضوعها، فلا يكون مجازاً. وهو باطل من وجهين:

أولهما: لأن حقيقة المجاز ما دل على معنى.

وثانيهما: لأن الكناية قد دلت على معناها اللغوي الذي وُضعت من أجله، وبعدها لا يخلو حالها إما أن تدل على معنى مخالف لما دلت عليه بالوضع أم لا، فإن لم تدل

الطراز 1، 373، 374. (2) مجهول البيان، ص 11.

 <sup>(3)</sup> المرجع السبابق، ص 12. أرسطو: (384-322 ق.م) فيلسوف يوناني تتسلسط على المبلاطون وعلم الإسكندر الأكبر وأسس اللوقيون حيث كان يحاضر ماشياً، فسمي هو وأتباعه بالشائين.

فلا معنى للكناية، وإن دلت عليه بالوضع، ومن العجب أن الرازي اعتبر الاستعارة مجازاً، بخلاف الكناية، وهما سيان، فكل منهما دل على معنى يخالف ما دل عليه بأصل وضعه(1).

ويعترض بعض المدارسين على محاولة العلوي إقناعنا بفساد رأي الرادي، نظراً للاضطراب الحاصل فيه، دولا يستطيع العلوي أن يقنعنا، وهو يعلل كيف دخل الخداع على الرادي حتى أبطل كون الكناية مجازاً، فهو في تعليله يخلط، كما يخلط الرادي أيضا بين الدلالة الحرفية والدلالة الغنية والزعم بانسهما يجتسمان... و(2)؛ فالاعتداد بالمعنى الأصلي في الكناية، وهو السبب الملي من أجله عُدت من الحقيقة في رأي الرادي، يقلل من شأن المعنى الثاني بالرغم من أنه المراد فيها؛ فالعبرة في الكناية بغرض الاستعمال كله لا بجزئه.

وأما الفرق بين الكناية والاستعارة فهو كما في قولنا: رأيت أسدًا؛ إذ فيه تجوزًا بالاستعارة، فإذا كنت تريد الحقيقة فهو السبع، فلا تحتاج إلى قرينة، وإذا أردت الشجاع فأنت تحتاج إلى قرينة؛ فالاستعارة فيها وضعان حقيقة ومجاز، بخلاف الكناية فإن معنيها - الحقيقة والمجاز - مفهوسان معًا، فأحد اللفظين حقيقة والآخر مجاز، ولاجل ذلك أبطل الرازي كون الكناية مجازًا، فإنه لما كان معناها اللفوي مفهومًا عند استعمال كونها مجازًا في غيره أبطل مجازها، وظن أن معناها اللغوي مفهوم عند استعمالها في مجازها يزيل كونها مستعملة في للجاز.

ولعل أهم ما في هذا الفرق هو ملازمة الاستسعارة للقرينة بخلاف الكناية، والسر في ذلك أنه عما دام المعنيان واردين على اللفظ فإن الكناية لا تتطلب القرينة بالضرورة؛ لأن القرينة تعبَّن أحد المعنين، وذلك غير مراد ولا مطلوب في الكناية، (3).

وأما اعتماد الرازي على المنى الأصلي في الكناية - وإن كان الغرض منه إفادة معنى أخر يلزمه - فإنه هو الذي جمله لا يعتبرها من المجاز، كما جمله يتجاهل أهم طرف فيها، وهو المعنى البعيد، ويمكن تصور العملاقة بين المعنين بأن «القصد للمعنى البعيد أتوى، بحبث يصبح المعنى القريب قنطرة للعمبور إلى المعنى البعيده (4)، ويذلك فإن العبرة تكمن في الدلالة الحتامية للتعبير الكنائي، وليس في المعنى اللغوي الظاهر.

الطراز 1، 375، 376.
 رجاء عيد، فلسفلة البلاغة بين التلاية والتطور، ص 432.

<sup>(3)</sup> لمام حسان، الأصول، ص 376.

<sup>(4)</sup> المرجع السابق، ص 376.

ويفضل العلوي رأي ابن الأثير-الذي قال إن الكناية من باب الاستعارة على رأي الرازي، لانه لم يخرجها عن حد المجاز وحكمه، ولان الاستعارة من باب المجاز وحكمه، بحيث يطوى فيها ذكر المكنى عنه، والكناية يُطوى فيها هي الاخرى ذكر المكنى عنه. والكناية يتجاذبها أصلان ليسا مجازين؛ لأن المجاز فرع من الحقيقة، والمجاز لا يكون له حقيقتان، فإذا بطل هذان القسمان لم يبق إلا أنه يتجاذبها حقيقة ومجازاً<sup>(1)</sup>. ثم إن العلوى يورد الفرق بين الكناية والاستعارة، ويراه في ثلاثة أوجه:

أولها: أن الاستمارة عامة، والكناية خاصة؛ للنا فإن كل استعارة كناية، وليست كل كناية استعارة.

وثانيها: أن الكناية يتجاذبها المجاز والحقيقة، وتكون دالة عليهما مصًا، بخلاف الاستعارة.

وثالثها: أن لفظ الاستعارة صريح، ودلالتها على ما تدل عليه من الحقيقة والمجاز على جهمة التصريح، بخلاف الكناية التي دلالتها على معناها المجازي ليس من جهة التصريح<sup>(2)</sup>.

ومن المؤكد أن صلة الاستعارة بالكناية شبيهة بعلاقة الأصل بالفرع، ولعل مرد ذلك إلى وظيفة كلتيهما في إنتاج الدلالات البعيدة؛ ومعنى هذا أن الكناية تشارك الاستعارة في إنتاج الدلالة، ومن هنا جعلها ابن الأثير جزءاً منها، فنسبة الكناية للاستعارة نسبة خاص إلى عام، فيقال: كل كناية استعارة، وليست كل استعارة كناية، فكلاهما هملية إلى البنية الكنائية يكاد لا يفترق في إنتاج المعنى همومًاه(3).

<sup>(1)</sup> الطرار 1، 377، 378. (2) المصدر السابق 1، 378، 379.

<sup>(3)</sup> أدبيات البلاغة العربية قراءة أخرى، ص 188.

<sup>(4)</sup> رجاء ميد، فلسفة البلاغة بين التفنية والتطور، ص 432.

وقد يكون من قبيل التنجوز أن نقول إن العلوي يرى أن الاستعبارة أكثر تصريحًا بالقياس إلى الكناية، باعتبار أن المطلوب في هذه الاخيرة هو المعنى البعيد الذي لا تكون دلالته لغوية، بل عقلية.

ويثير العلوي مسألة جانبية في بحث الكناية، وهي اشتقاقها من الستر أو من الكنية، وهو يرى أن الأمرين مسحملان؛ لأن اشستقاقها من الستر ظاهر، ولأن المجاز مستور بالحقيقة حتى يظهر بالقرينة، فالحقيقة ظاهرة والمجاز خفي، وأما اشتقاقها من الكنية فهو عكن أيضًا، فإن الرجل إذا كان اسمه محملًا فهو كالحقيقة، وأما قولنا: أبو عبد الله فإنه أمر طارئ، وكأنه أطلق عليه بعد أن صار له ابن يقال له عبد الله حقيقة أو تفاؤلاً؛ لذا إنه كنية لما كان موضحًا للاسم وكاشفًا عنه (1).

ونعتقد أنه أخذ هذه الفكرة من ابن الأثير الذي سبقه إليسها (2)، ولم يضف شيئًا عليه، اللهم إلا هذا التفصيل والشرح المستفيض، وهو بعد ذلك لا يقطع بالاصل الحقيقي للكناية، فتراه يرجع الاصلين مكا.

ويعقد العلوي فصلاً للتعريض والفرق بينه وبين الكناية يرى فيه أن له مجرى لغويًا وآخر اصطلاحي؛ فاللغوي يقابل التصريح، يقال عرَّضت لفلان أو بفلان، إذا قلت قولاً وأنت تعنيه، ومنه المعاريض في الكلام، وفي أستالهم: (إن في المعاريض لمندوحة عن الكذب).

وأما الاصطلاحي فله تعريفان أحدهما لابن الأثير وهو: «اللفظ الدال على الشيء من طريق المفهوم لا بالوضع الحقيقي ولا المجازي»؛ فقوله: «اللفظ الدال على الشيء عام في جميع ما يدل عليه باللفظ من جهة النص والظاهر، والحقيقة والمجاز، وقوله: «من طريق المفهوم» يخرج جميع ما ذكرناه؛ فإن دلالتها من جهة اللفظ، لا من جهة مفهومها، وقوله: «لا بالوضع الحقيقي ولا المجازي» تفصيل لما قبله (ق). ولعله من المهم أن نذكر هنا بغلبة المنهج الذي كانت له سطوته في علوم العربية كلها، ومنها مباحث البيان، وهو المؤسس على تعريف المسائل البيانية في اللغة ثم في الاصطلاح، وضرب الإمثال للشرح والتوضيح، كما ترى ذلك واضحًا في حديث العلوي عن التعريض، هذا إذا أضفنا إليه الاهتمام بالحد مع ذكر الاحترازات المتمخضة عن حصره ووجهات النظر المخالفة له إن وجدت، ويبدو أن العلوي يعترض على ابن الأثير من وجهين:

<sup>(3)</sup> الطراز 1، 380، 381.

أحدهما: أن المفهوم إما أن يكون موافقًا أو مخالفًا للحقائق، وكالاهما مأخوذ من جهة اللغة ودلالة الألفاظ، في حين أن التعريض ليس مفهومًا من الألفاظ، فهو إذن تناقض بين، وما يؤكه هو قوله: إنه من طريق المفهوم؛ بمعنى أنه إذا كان كذلك فإنه يدل على كونه لغويًا، بالإضافة إلى أن قوله: «إن التعريض يفهم من قبصد المتكلم لا من طريق اللفظ» ينقض ذلك ويُبطله (1).

وقد يسدر أن الأمر هَبَن؛ لأن المفهوم الموافق أو المخالف للحقائق يُضهم ضمنًا، أو استنتاجًا من سباق العبدارات، ولعل هذا هو الذي قصد إليه ابن الأثير، فادعاء التناقض إذن مسألة شكلية للغاية.

وأما الوجه الثاني من الاعتراض فهو قوله: «لا بالوضع الحقيقي ولا المجاري»، فبراه العلوي فضولاً لا لزوم له، وهو بالتالي مخل برسم الحد؛ لأنه يفسره ما قبله. ورب معترض يعترض بقوله: إن غاية ابن الأثير هي إخراج ما كان نصًا وظاهراً \_ لانهما منطوقان - من المهوم، وأيضًا إخراج الاستعارة والكنابة - لأن دلالة إحداها أي الاستعارة - من جهة المجاز، بينما تكون دلالة الكناية بالحقيقة والمجاز - بقوله: «لا بالوضع الحقيقي، ولا بالوضع المجازي»، بخلاف التعريض الذي يختلف عن هذه الدلالات حمعا(2).

ومن البين أن هذه المناقشات لا تخرج في حقيقتها عن المنطق واحترازاته، وكان من المفترض أن يكتفي بالقول: <sup>9</sup>إن التعريض يشترك مع الكناية في كون التسعبير لا يراد به معنى آخر يرتبط به ويلازمه، إلا أن التلازم بين المعنين في التعريض ينبع من الموقف الخاص الذي يقال فيه الكلام<sup>(3)</sup>، بينما يكون في الكناية عقليًا يتوصل إليه بإصمال الفكر.

وقد حاول العلوي أن يُجيب عن ابن الأثير في النهاية بأن دلالة التعريض إنما هي من جهة جهسة القرينة، وليست من جهة المفهوم، لأن دلالة المفهوم لغوية، وليست من جهة الحقيقة والمجاز، والذي أوهم ابن الأثير هر اغتراره بمصطلع المفهوم - وهو للأصولين - ذر دلالة لمغوية، فلا صلة له بالتعريض (4).

<sup>(1)</sup> الطراز 1، 381.

<sup>(2)</sup> المعدر السابق 1، 381.

<sup>(3)</sup> شفيم السيد، التميير البياني رؤية بلاهية نقدية، ص 151.

<sup>(4)</sup> الطواز 1، 382، الظاهر أن الزركشي أخل هو الأخر بتعريف ابسن الآثير فقال في التعريض: «إنه الدلالة على المعنى من طريق المفهاء لأن المعنى باعستباره يفهم من عرض اللسفظ؛ أي من جانبه، ويسمى التلويح؛ لأن المتكلم يلوح منه للسامع ما يريده، راجع البرهان في علوم القرآن 2، 311.

وبذلك يتحول الخلاف إلى جدل حول مفهوم المصطلح ودلالته، وكان بالإمكان تجنب هذه المناقشات التي لا تخرج عن نطاق المنطق، والتي تبعد عن الإحساس الفني والجمالي لمباحث البيان العربي الذي نجده مرتسمًا في النصوص الرفيعة الشعرية والنثرية.

وأما التعريف الثاني للتعريض فهو: المعنى الحاصل عند اللفظ لا به؛ فقولنا: «المعنى الحاصل عند اللفظ، يدخل تحت الحقيقة والمجاز من استعارة وكناية وغيرهما، وقولنا: «الابه» يخرج منه جميع ما ذكرناه؛ فكلُّ من الحقيقة والمجاز تستوي كلها في دلالة اللفظ عليها، وحاصلة عند اللفظ، ويدخل تحته التعريض فإنه حاصل بغير اللفظ؛ أي بالقرينة.

ويخلص العلوي إلى نتيجة تقرر أن دلالة اللفظ على ما يدل عليه من المعاني على ثلاث مراتب:

أن يكون ذلك حاصلاً من جهة ملفوظه، وما كان هذا حاله يندرج تحت.
 النصوص والظواهر، والألفاظ المؤولة، والحقائق المشتركة وغيرها من حقائق الألفاظ.

ب - أن يكون ذلك المعنى حاصلاً من جهة المفهوم؛ أي مفهوم الموافقة والمخالفة،
 فما وافق اللفظ في دلالته على ما يدل عليه فهو الموافق، وما خالف اللفظ في دلالته
 فهو المخالف.

جـ - ما كان من معقول اللفظ، ويندرج تحت هذا جميع الاستنباطات الفقهية التي أخذت من غير ظاهر اللفظ، فيإذا حرم الخسم بنص فيإنا نحرم غيرها بجامع الشدة والسكر، بمعقول اللفظ ودلالته عند ورود التعبد بالقياس، فأما التعريض فليس يُفهم من جهة اللفظ، ولكنه مدلول عليه بالقرينة خلافًا لما زحمه ابن الأثير<sup>(1)</sup>.

ومن البين أن العلوي أجهد نفسه ما وسعه ذلك في البرهنة على أن التعريض لا يأتي من طريق دلالة الألفاظ، مهما تنوعت تلك الدلالة، كما يبدو من الأفكار التي ساقها، وإنما يجئ ويثبت بالقرينة الدالة هليه.

ويورد العلوي مشالين للتعريض يوضح بهما خصائصه والاسس التي يقوم عليها، وهو مسبوق فيهما؛ لكونهما من الامثلة التي ذكرت للتعريض قبل العلوي، ومنهما ما جاء في خطبة النكاح في قبوله تعالى: ﴿وَلَا جُنَاحَ عَلَكُمْ فِهَا عُرْضُتُم بِهِ مِنْ خِطْةٍ السِّاءِ...﴿ وَلَا جُنَاحَ عَلَكُمْ لَهِ اللَّهِ عَلَى السَّاءِ...﴿ وَلَا السَّاءِ...﴿ وَلَا الخَاطِبِ: إِنْكِ لَمُرْمُوبِ فِيكَ لاحوالكُ

<sup>(1)</sup> الطراز 1، 383، 384.

الجميلة، وإني لمحتاج إلى ما آنس به<sup>(1)</sup>.

والتمريض له مدخلٌ في البلاغة بحسب ما يرى العلوي، ولعل ذلك يتعين بكونه يقرب من الكناية، وإن كان مفهومه يحدث بالقرينة، وليس بالحقيقة أو المجاز أو الظاهر أو المفهوم.

ثم ينبه العلوي أثناء حديثه عن الفرق بين التعريض والكناية إلى أن علماء البيان يخلطون أمثلتهما، وهي فكرة سبقه إليها ابن الأثير، ولا يكاد يحدد لنا أسباب هذا الخلط الذي يقع على ما يبدو في مستوى التطبيق، وربما كان من أسبابه أن بعضاً من أولئك العلماء لا يفرقون بينهما، فيجعلون التعريض نوعاً من الكناية، ثم يسوق العلوي خمسة أصناف منه وقعت في القرآن الكريم<sup>(2)</sup>، والحديث النبوي الشريف، وكلام الرمام على كرم الله وجهه، وكلام البلغاء، وشعر الشعراء. وتدل أنواع الخطاب هذه على أن التعريض من أرقى مستويات الخطاب، وأكثرها تدرجاً في البلاغة والفصاحة.

والتعريض كما يرد في العربية فإنه يجئ في أرقس اللغات: كالتوراة والإنجيل والسريانية والفارسية؛ لكثرة الحاجة إليه، وأعجب ما سمع العلوي منه: أن رجلاً من خواص كسرى قبل له: إن الملك يختلف إلى امرأتك، فهجرها من أجل ذلك، وترك فرائسها، فأخبرت كسرى، فدعاه، وقال له: قد بلغني أن لك عينًا عذبة، وأنك لا تشرب منها، فقال له: أيها الملك بلغني أن الأسد يردها فخفته. فاستحسن كسرى منه كلامه وأسنى عطيته (3). وهو مسبوق في هذا من ابن الأثير الذي أورد المثال السابق على أنه من الكتابة (4).

وكون التعريض واقع في العربية وفي لغات أخرى دليل على أوجه تشابه وتلاق بين اللغات، وكنا نتمنى لو أن العلوي بسطه بسطًا فيه زيادة تسوضيح، وفيسه إبانة لمواضع التأثير والتأثر بين العربية وغيرها من اللغات، ولا نكاد نحفل بعد هذا بشيء من ذلك.

<sup>(1)</sup> الطراز 1، 385.

<sup>(2)</sup> المصلر السبابل 1، 386، 387، 388، ومن أقوال العبلوي: إن التعريض وارد في القبرآن الكريم في توجيه الحطاب للكفيرة تهكماً بهم ونفعاً وإسقاطاً لمنزلتهم وحط قدوهم، ومواضعه دقيقة تُستخرج بالفكر الصافي والرسوخ في قدم البلافة. واجع الطواؤ 1، 388.

<sup>(3)</sup> الطراز 1، 394.

<sup>(4)</sup> المثل السائر 3، 75.

وهناك فروق بين الكناية والتعريض يمكن الوقوف عليها من خلال عدة نقاط؛ منها: 1 - أن التعريض ليس مجازًا؛ لأن المجار سا دل على خلاف الوضع، في حين أن التعريض دال على وضعه إلا أنه يقيد معنى آخر بالقرينة.

2 - وهو يأتي في الجمل المترادفة، والألفاظ المركبة، ولا يرد في الكلام المفرد؛ لأن دلالته ليست من جهة الحقيقة، ولا من جهة المجمار، وهو أيضاً ليس مثل الاستمارة والتشبيه اللذين بأنيان في اللفظ المفرد والمركب معاً، ويسبب ذلك يجئ في المركب.

وإذا كان التعريض لا يُدكُّ عليه باللفظ لا مجازًا ولا حقيقة، فإن ذلك لا يحتم مجيئه في المفرد والمركِّب معًا على السواء الان الوضع مرهون بالاختيار والتصرف في الالفاظ، لذا قسر على المركب، هذا إذا أضفنا إلى ذلك أن المركب أوضع للمراد من المفرد.

3 - كما يظهر الفرق بين الكناية والتعريض من ثلاثة أوجه أخرى؛ منها:

1 - أن الكناية من المجار بخلاف التعريض؛ لأنه مفهوم من جهة القرينة.

ب - أن الكناية تقع في المفرد والمركب، والتعريض يقع في المركّب.

ج - أن التعريض أخفى من الكناية؛ لأن دلالة الكناية مدلول عليها من جهة الفظ بطريق للجار، بخلاف التعريض، فإنما دلالته من جهة القرينة والإشارة، ولا شك أن كل ما كان مدلولاً عليه بالمركب فهو أوضع مما يُلكُ عليه اللفظ، وإن عُلم بدلالة أخرى، ولللك فرق علماء الشريعة بين صريح القلف وكنايته وتعريضه، فأوجبوا في الصريح من القلف الحد مطلقا، بينما أوجبوا في كنايته الحد أذا نُوى به.

أضف إلى ذلك أن التعريض أخص من الكناية؛ فإن كل تعريض كناية، وليس كل كناية تعريضًا، باعتبار تفاوتها إلى عدة أنواع أخرى كالرمز والتلويع وغيرهما، والكناية أخص من الاستعارة، فكل كناية استعارة، وليس كل استعارة كناية (1).

ومن الملاحظ أن العلوي مولع بفكرة التقسيم التي طفت عليه في أكثر من موضع في باب الكناية، فكان يكفيه على سبيل المثال ـ في الفروق بين الكناية والتعريض ـ أن يُذكّر

<sup>(1)</sup> الطرار 1، 397، 398.

بالفروق الثلاثة الأولى ويذيلها بما يتممها في الفرق الأخبر، وهو الثالث. ويظهر أن أهم ما وجَّه إليه النظـر - وهو يتعلق بالناحية الفنية - هو زيادة خفـاء التعريض على الكناية مما يرجَّم بعده الفنى وخصائصه اللسانية على الكناية.

ويخصص العلوي فصلاً للكنايات القرآنية، وكنايات الحديث النبوي الشريف، وكنايات الإمام علي كرم الله وجهه، وكنايات البلغاء، والكنايات الشعرية مثلما جرى على ذلك في التعريض.

من تلك الآيات الشريعة التي نسوقها شاهداً قبوله تعالى: ﴿ وَاوْرُقُكُمُ أَرْحُهُمُ وَدَوَارُهُمُ وَالْوَهُمُ وَدَوَارُهُمُ وَالْوَالُهُمُ وَالْوَالُهُمُ وَالْوَالُهُمُ وَالْوَالُهُمُ وَالْوَالُهُمُ وَالْوَالُهُمُ وَالْوَالُهُمُ وَالْوَالُهُمُ وَالْعَلَامِ وَقَلْهُم الآية دال على أن الارض هي المعقارات، والديار هي المساكن، والاموال هي المنقولات، وقوله: ﴿ وَأَرْهُ لَمْ نَظُوهُا ﴾ يحتمل أن يكون كناية عن فروج النساء ونكاحهن، وهذا من جيد الكناية ونادرها، لمطابقتها لقوله تعالى: ﴿ سَاوَكُمْ حَرْثُ لَكُمْ ... ٢٠٠٠ أَلَا وَالْحَرِثُ إِلَى الدلالات الإيحائية للكناية، وكأنه ينظر إليها يجملنا نتيقن من أن العلوي نفذ بفكره إلى الدلالات الإيحائية للكناية، وكأنه ينظر إليها في مستويها الدلالي الظاهر والرامز الذي يمكن التدليل عليه في بعض آي القرآن، بآيات أخرى مشابهة له.

ومن أمثلة كنايات الرسول على قدوله لغلام اسمه أنجشة: «ويحك يا أنجشة! سوقك بالقوارير»، وهذه كناية لطيفة، وإنما كنى عنهن بالقوارير لأمور ثلاثة: أولها: لما هن عليه من حفظ الأجنة، وثانيها: لاختصاصهن بالصفاء والصقالة والحسن والنّضارة، وثالثها: لما فيهن من الرقة والمسارعة إلى التغيير والانثلام، كما يتسارع الانكسار إلى القارورة، وهذا الآخير هو الذي يقصد إليه الرسول (2).

وإنه ليتضبح بعد إمعان النظر في كل الأحداديث التي ساقها العلوي أنه مسبوق في ذكرها مِن قِبل علماء البلاغة، بحيث إن إضافته لا تتعدى بعض الزيادات في الشرح والتعليق، وهو شرح يبدو فيه بعض التعمل، كما في الكناية عن النساء بالقوارير؛ فإن القائل أراد ما عليه النسوة من لين ونعومة ورهافة.

<sup>(1)</sup> الطرار 1، 406.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق 1، 407.

ومن أسئلة البلغاء قبولهم: «إياك وحقيلة الملح»، كنايةٌ عن المرأة الحسناء في منبت السوء؛ فإن عقيلة الملح هي المؤلؤة تكون في البحر، فهي حسنة وموضعها ملح.

وقولهم في الكناية عن الرجل إذا كثرت عداوته وعظم حقده: قلبس له جلد النمرة، وحجلد الأسدة. وقولهم عن الكناية عمن يفعل فعلاً يكون عدمه كوجوده بالإضافة إلى عدم الفائدة: قلان يخطُّ على الماهه(1). وهي كنايات ورد كثيرٌ منها بكتاب قالكناية والتعريض، للشعالبي، وكتاب: قكنايات الأدباء وإشارات البلغاه، للشاضي أبي العباس الجرجاني.

وأما الأمثلة الشعرية للكنايات فمنها قول زياد الأعجم:

إن السماحة والمروءة والندى ﴿ فِي قَبَةَ نُصِبَتَ عَلَى ابن الحَسْرِجِ

وهو من كنايات النسبة، بحيث جعل صفات المدوح مجموعة فيه، أو منقصورة عليه، وعدل إلى ما هو أرق من ذلك فجعلها في قبة، وكنى به عن كونه فبها، وأنه متمكن في الندى الذي هو كالقبة المضروبة على كل ما تحويه.

وقول الآخر:

وما يَكُ في مـن هيـب فإتسي ﴿ جبان الكلب مهزول الفصيل كنى عن كرمه وكثرة قراه للضيفان بجبن الكلب، وهزال الفصيل.

وقول البحتري:

أومًا رأيت المجدّ ألقى رحله في آل طلحة ثم لم يتحول وقول شاعر يصف امرأة بالعنة:

بيت بمنجاة من اللوم بينها إذا ما يبوتٌ للملامة حلَّت (2)

ولا يفتأ العلوي ينبه إلى أن ما اصطلح على تسميته بالتلويح والرمز والإشارة ينضوي كله تحت التعريض لاتفاقه في الدلالة الواحدة.

وإنه ليتبين بعد إممان النظر في الأمثلة والشواهد الشعرية أنها من تلك التي ساقها علماء البلاغة المسأخرون، ويظهر أن العلوي لم يكلف نفسه عناء تحليلها أو تبيان وجه الإصابة أو الجودة أو التقصير فيها.

<sup>(1)</sup> الطرار 1، 416، 418.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق 1، 422، 423، 424.

ثم ينتقل العلوي إلى ذكر أقسام الكناية وأحكامها؛ فسرى أن العلماء وعلى رأسهم عبد القاهر الجرجاني مُطبقون على أن الكناية أبلغ من الإفصاح، وأقوى في زيادة إثبات المعنى؛ لاعتمادها في ذلك على ذكر الشيء مع ذكر دليله.

والكناية تنفسم باعتبارات كثيرة، أهمها ثلاثة أقسام:

أولها: باعتبار ذاتها، إلى مفردة ومركبة، والمفردة ما كانت حاصلةً في لفظ مفرد، وأما المركبة فأكثر ورودها فيه، فإذا وردت على طريقة التركيب كانت أشد ملاءمةً وأعظم بلاغةً، بخلاف المفرد.

وثانيها: إلى قريبة وبعيدة، فالقريبة ما تكون بأقرب اللوازم، وأما البعيدة فتكون من لازم أبعد منه.

وثالثها: باعتبار حكمها، إلى حسنة وقبيحة؛ فالحسنة هي ما قدمنا ذكرها، والقبيحة هي ما تخلو عند الفائدة المرادة من الكناية، وهو عيب عند أهل البلاغة.

وأما حكمها - وهو ما يصطلح عليه ببلاغة الكناية - فهو متوقف على أنس النفوس على إنس النفوس على إخراج المعاني من غامض إلى واضح، ومن خفيي إلى جلي. فالكناية باعتبار ذلك لها في البلاغة موقع عظيم؛ لانها تنفيد الالفاظ جَمالاً، وتحرك النفوس إلى عملها، وتدعو القلوب إلى فهمها؛ سواه في المدح أو الذم أو الحجاج أو الافتخار أو النصيحة والمبالغة (1).

وواضح من هذا أن العلوي استنبط بعض الأقسام من السكاكي، خاصة في كناية الصفة والموصوف وما يتميزان به من خاصية القرب والبعد، وقلة الوسائط وكثرتها، وأما قسمتها إلى حسنة وقسيحة فلعله استوحاه من ابن الأثير، وهو تقسيم يضلب عليه التعميم؛ لقربه من الأحكام التي تقوم النصوص الأدبية جملة وتفصيلاً، فهي إما حسنة وإما قبيحة.

وأما بلاغة الكناية فقد اعتمد فيها على آراه الجرجاني كما صرَّع هو نفسه بذلك، وكان موفقًا غاية التوفيق في توجيه النظر إلى دور الكناية في تصوير المعاني حتى تتحول إلى معان حسية تشاهد في أرض الواقع، كما لا يخفى ذلك الدور في مشكلة الإقناع والتأثير وفي جميع الاغراض الأدبية.

<sup>(1)</sup> الطرار 1، 427 وما بعدها.

وإنه لبسمكن أن نخلص في النهاية إلى أن العلوي عَرّف السكناية والتعريض، وبين الفرق بينهما، وجعلهما متقابلين، وضرب لهسما الأمثال والشواهد من خمسة مستويات خطابسة هي: القرآن الكريم، والحسديث النبوي الشسريف، وكلام الإمام صلي كرم الله وجه، وكلام البلغاء، وشعر الشعراء.

فأما تعريفه للكناية: فيصتبره بعض الدارسين المصريفًا جديدًا للكناية يختلف عن تعريفات السابقين وعيزها تمييزًا تامًّا عن جميع ما عداها من الصور البلاغية... إلا أنه أهمل أثر العاطفة في رسم الصورةه(1).

ومن اللافت أن تعريف لم يتوصل إليه إلا بعد أن أرهق فكره وبدَّد جهده في نقد تعريفات كشير من العلماء، وإذا كان الاهتمام بالتعريف دالأ على وعي بحقائق الفنون وكنه الاشياء ـ كما أشرنا إلى ذلك ـ فإنه جعل العلوي ينصرف عن الناحية الجمالية للكناية لبتعلق بتاريخها تعلقًا قلل من ذلك الوعي، وبعثر جهده إلى حد كبير.

والعلوي وإن كان يمزج بين طريقة المتكلمين في بحثه للكناية وطريقة الأدباء، فإنه غلّب الطريقة الأولى، فأكثر من التقسيم، واستعان بالمنطق في حصر الاحترازات، كما وجّه في نفس الوقت نقلاً لاذعًا للعلماء الذين لا يحسنون اصطناع مصطلحات علم الاصول، ونخص بالذكر منهم ابن الاثير.

ولقد أكثر من إيراد الأمثلة والشواهد، وإن كان مسبوقًا في أكثرها من بقية العلماء، وكان اصطناعه للمنهج الذي ظل مهيمنًا على علوم العربية، والذي يعتمد على أسس أهمها: إبانة الحد في اللغة، وفي الاصطلاح، وضرب الأمثال للشرح والتوضيع، وهي الأسس التي تقوم عليها مباحث العلوم العربية كالنحو والصرف واليبان.

ومن اللافت أيضًا أنه جعل التصريفى مقابلاً للكناية، فاتبع في دراستهما نفس الحطوات والمراحل، مع إبانة الفروق القاصلة بينهما، وتوصّل في النهاية إلى أنها فرع من فروع البلاغة.

وأما بخصوص أقسام الكناية فإنه احتمد على استقراء النصوص التي كتبسها الملماء مثل السكاكي، واعتبرها أقساماً قائمة بنفسها بدل التقسيمات الشائمة والتي تنبني على المطلوب من الكناية.

<sup>(1)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 45، 46.

عقد الشيخ شمس الدين محمد بن أبي بكر بن أبوب، وهو ابن القيم إمام الجوزية (ت 751 هـ) بابًا في كتابه «المفوائد المشوق إلى علوم القرآن وعلم البيان» «للإشارة» بيَّنَ فيه حدها وأقسامها، والفرق بينها وبين الكناية، قال فيه: «قال علماء البيان: الإشارة أن تطلق لفظًا جيدًا تريد به معنى خفيًا، وذلك من ملح الكلام وجواهر النير والنظام»(1).

ثم عدَّد لها امثلة وشواهد من الإرداف والكناية كما أوردتها أهم مصادر البيان العربي؛ كقوله في موضع تال: قومن هذا النوع: فلان طويل النجاد، رفيع العماد، كثير الرماد، إشارة بقوله - طويل النجاد - إلى تمام خلقت، وبقوله - رفيع العماد - إلى أن بيت مرتفع يعرف الأضياف والطرّاق، وبقوله - كثير الرماد - إلى كشرة قراه الأضياف. ويقولون أيضًا: فلان جبان الكلب، مهزول الفصيل، أشاروا بقولهم - جبان الكلب - إلى أنه لكثرة طرّاقه أنست كلابه الطرّاق، وصارت تلوي رقابها وتحرك أذنابها فرحًا به، وأشاروا بقولهم - مهزول الفصيل - إلى كثرة سقيه الألبان، ومداومة حلب مواشيه، فتقل بذلك ألبانها، فيهزل الفصيل بسبب ذلك. . . وبعض أرباب هذه الصناعة يسمى هذا النوع الإعاء (2).

ومن اللافت أن الإيماء - كما يرى التفساراني في شرحه المطول للتلخيص - ما قلّت الوسائط فيه، وما لم يكن كناية بالتعريض؛ قال: فوالمناسب لغسيرها إن قلّت الوسائط بلا خفاء كما في قوله:

أُومًا رأيت المجدُ الغَي رَحْلُه في آل طلحة ثم لم يَتحوَّل

الإيماء والإشارة (3). ويظهر أن أبن القيم يجهّل الدلالة الحُقيقية لبعض المصطلحات التي يطلقها؛ فإن في الأمثلة التي ذكرها سابقًا ما قلّت وسائطه مثل: طويل النجاد، رفيع العماد، فليس من الإيماء في شيء، ومنها ما كثرت وسائطه مثل: مهزول الفصيل.

ومما يؤكد قلّة باهه في مسائل البيان همومًا إلحاقه الكناية بالإشارة، وهو مسبوق فيه من بعض البلاغيين؛ كابن رشيق القيرواني في كتاب «العمدة»<sup>(4)</sup>، وابن الأثير في كتاب «كفاية الطالب».

الفوائد المشوق ص 125.
 المصدر السابق، ص 125.
 المطول، ص 413.

 <sup>(4)</sup> قال ابن رشيق: (ومن أنواع الإشارات الكناية والتمشيل، العمدة 1، 305، وقال ابن الأثبر في باب
 الإشارة وقد جعل الكناية منها: (ومنسها الكناية والتمثيل؛ كقول ابن مقبل، وكمان بيكي أهل الجاهلية فقيل له
 في ذلك، فقال في كتاب كفاية الطالب، ص 202:

وما لي لا أبكي الديسارُ وأهلها وقد رادها روادُ عك وحميرا وجاء قطا الاجباب من كل جانب فوقع في أصطانها ثم طيرا

والبيتان بديوان ابن مقبل، ص132، 141، وطبقات ابن سلاّم أ، 150. والأجباب جمع جب: وهي البئر الكثيرة الماه.

ثم انشقل ابن القيم إلى إبانة الفرق بين الإشارة والكناية، فظهر له أن الإشارة في الحَسَن، والكناية في القبيع، وهما ما يوافق المفهوم الذي كان سائلاً عند العسرب الاوائل؛ فهي عند بعض العلماء التمبير عن المنى القبيع باللفظ الحسن، وعن الفاحش بالطاهر، فمن عادة العرب أنها لا تكني عن الشيء بغيره، إلا إذا كان يقبع ذكره (1). بالطاهر، فمن عادة العرب أنها لا تكني عن الشيء بغيره، إلا إذا كان يقبع ذكره (1). في حين أن المقامات والاحوال التي تقع فيها الكنايات تتجاوز هذا المفهوم العام الذي يضيق مجالها الوظيفي، ويجعلها مقتصرة على الكناية عن القبع، ولعل ما في الكنايات الآتية ما يدل على أنها تتعدى ذلك؛ ومنها قوله تعالى: ﴿ ... إِذْ تَعَرِفُ القِالِ أَوْ مُتَحَرِّا إِلَى فَعَدِ الندم: عض فقد... (2) ﴿ [الأنفال]، كنى بالتحييز عن الهزيمة، وقولهم في الكناية عن الندم: عض على يديه، وقولهم: فلان نقي الثوب، كناية عن طهارته وعفته، وقولهم: الكرم بين بُرديه، كناية عن الكرم.

فالكناية إذن أسلوب بتسع لاكثر الأغسراض الكلامية التي يود المتكلم أن يبلغها، وأن يؤثر بها في الأخرين تأثيرًا يفوق التصريح.

وقال ابن القيسم في حد الكناية: إن علماء البيان قالوا: وإن الكناية هي إطلاق لفظ حسن يشير إلى صعنى قبيع؛ كقولت تعالى: ﴿ وَأَوْرَفُكُمْ أَرْضَهُمْ وَدَارَهُمْ وَالْوَالُهُمْ وَالْوَالُهِمْ وَجَهَةُ اللّهُ مِنْ مَا للّهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ أَوْجَهُ ... ﴿ وَأَمْلُوالُهُ قَالِمَةٌ فَعَلَيْكُمْ ... ﴿ وَمَعْلَمُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ في ستر القبيح بالحسن.

ثم لا يلبث أن يتلوه بالمعنى اللغوي والاصطلاحي كما ورد هند علماء البيان: «قال بعض المسأخرين من الحدذاق في هذا الفن: الكناية في اللغة السنر، وفي العسناعة أن تقصد مجازا بعيدا مناسبًا للحقيقة مع ضمته؛ أي إرادتها. وإذا استعمل اللفظ في ذلك كان ضربًا من الاستعارة (3).

<sup>(1)</sup> عبد القادر حسين، القسران والصورة البيانية، ص 259، وهي غاية باطلة في نظر الزركشي، قال: «وأما دعوى كنون العرب لا تكني إلا عسما يقسيع ذكره فغلط، فيكنوا عن القلب بالنوب، كسما في قولمه تعالى: ﴿وَلَهَا فَعَلَمُ عَلَى اللَّهُ عَالَمَ اللَّهُ عَالَمَ اللَّهُ عَالَمَ اللَّهُ عَالَمَ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَالَمَ اللَّهُ عَالَمَ اللَّهُ عَالَمَ اللَّهُ عَالَمَ اللَّهُ عَالَمَ اللَّهُ عَالَمَ اللَّهُ عَالَمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَالَمُ عَلَى عَلَمُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلْمُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَي

<sup>(2)</sup> الفوائد المشوق، ص 127.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص 127.

فأما كون الكناية مسجاراً يناسب المعنى الحقيقي لها فذلك ما عبر العلماء عنه باللازم الذي يقتضي ملزومًا؛ فالمعنيان في الكناية واردان، وما داما كذلك فإنهما يرتبطان بعلاقة التجاور، وإن كان المعنى المقصود في النهاية هو الملزوم، وقد صور العلماء تلك العلاقة بقول بعضهم: «ذكر السلازم وإرادة الملزوم مع جواز إرادة اللازم أيضًا، فاللفظ مكنىً به والمعنى مكنىً عنه 10.

وأما أن الكناية ضرب من الاستعارة؛ فإن الثمالي (ت 429 هـ) من أوائل البلاغيين الذين صنفوها ذلك التصنيف في كتابه (ووضة الفسماحة»، كما سلفت الإشارة إليه في موضع من هذا البحث؛ قال الثعالمي: (واعلم أن هذه الاستعارة حسنة الموقع) وقد تكون القرابة الجامعة بين الكناية والاستسعارة - لكونهما منحلوين من المجاز - هي التي تؤدي إلى تداخلهما، وإلى اعتبارهما أصلاً وفرعًا في نفس الوقت.

وأما الغرض من التعبير الكتائي فيسراه ابن القيم في «الإجمال في الخطاب والدفع بالتي هي أحسن والتسجنب للهجر من القول؛ إذ هو أرسخ في الألفة وأمكن؛ قال الله تمالى: ﴿ ... افْلَعْ بِاللِّي هِي أَحْسَنُ فَإِذَا اللَّهِ بَيْلَكَ وَبَيَّةُ عَدَاوَةً كَاللهُ وَبِي حَمِمٌ ۞﴾ [فصلت]ه (3). فالفائدة الأولى بلاغية محضة، وتتمثل في إجمال ما كان فيه إطناب في أسلوب الكناية الذي يغلب عليه الإيجاز الذي يعد هو الآخر البلاغة نفسها.

وأما الدفع بالتي هي أحسن فذلك يتم بإيراد المعنى مستورًا، وليس من طريق التصادم أو الجهر والتصريح به، فلا يتأذى المستمم.

وأما غـرض تجب المهجمور من القول فـغاية أخـلاقيـة من شأنها أن ترسـخ الوفاق الاجتماعي بين الناس، وأن تشيع الترابط بينهم، بخلاف فجاجة القول، وغلظة القلب، وقد أيد ابن القيم هذه القيمة الاخلاقية بما ورد في القرآن الكريم.

ومن مهجور القول الكناية «عن الأشياء المستهجنة باللغو في قوله تعالى: ﴿وَاللَّهِنَ لاَ يَعْهَدُونَ الرُّورَ وَإِذَا مَرُوا بِاللَّهُو مَرُوا كِرَامًا ﴿ ٢٠٠٠ ﴾ [الفرقان]؛ أي لا يذكرون الشيء بالفاظه المستهجنة، وإنما يكنون عن لفظه، ويستزهون عن قوله معرضين عنه منكرين لهه(4).

<sup>(1)</sup> المطول، ص 407.

 <sup>(2)</sup> روضة الفصاحة، ص 45. أورد الثمالي ذلك بعد أن عرف الكتابة بقوله: ((وأما الكتابة فهي التعبير عن المعنى بعض لواومه) روضة الفصاحة، ص45.

<sup>(3)</sup> الفوائد المشوق، ص 128.

<sup>(4)</sup> عبد القادر حسين، القرآن والصورة البيانية، ص 263.

رمعلومٌ أن ما ذكره ابن السقيم من خاية الكناية يُعد قليلاً من كثير من تلك الغايات التي تتعدد بتعسدد المقامات والاخراض، وإنما احتد بالقيسمة الاخلاقية باحتبار مسوضوع كتابه، وهو في علوم القرآن وعلوم البيان، مما يحتم عليه عدم الحروج عن نطاق الاجواه الدينية والحلقية.

وأما أقسام الكتابة: فإن علماء البيان اختلفوا فيها، بحيث فضل ابن القيم منها قول ابن الأثير الذي تحدث عنها في كتابيه (1) والجامع الكبير، ووالمثل السائر،، وقال في الأول: إنها تنقسم قسمين: ما يحسن استعماله، وما لا يحسن استعماله، وينقسم الذي يحسن استعماله إلى أربعة أقسام، هي:

التمثيل، والإرداف، والمجاورة، وما ليس بتمثيل ولا إرداف ولا مجاورة.

وأما القسم الثاني من الكناية: «وهو الذي يقبع ذكره ولا يحسن استعماله؛ كقول أبي الطيب المتنبي:

إني على شنفي بما في خمرها ﴿ لَاحْفُ عِما في سراولاتها

فإن هذه كنايـة عن النزاهة والعقة، وعــلم الله أن الفجور لأحــسن منها، وقــد ذكر الشريف الرضي هذا المعنى فأبرزه في أجمل صورة، فقال:

أحِنَّ إلى ما يضمن الحَمرَّ والحلى وأصدفُ عمَّا في ضمان المآزِرِ ألا ترى إلَى هذه الكناية ما ألطفها والمعنيان سواءه<sup>(22)</sup>.

ومعلومٌ أنه لم يزد على ما قاله ابن الأثير في نوعي الكناية شيئًا يذكر، سواه أتعلق الامر بكثرة أقسام النوع الأول، أو بالامثلة والشواهد التي أوردها.

ومن باب التذكير أن ابن الأثير عدل فيصا يظهر عن ضروب القسم الأول التي نسبها لغيره، فقال: «وهذا التقسيم ليس صحيح؛ لأن من شرط التقسيم أن يكون كل قسم منه مختصًا بصفة خاصة تفصله عن عموم الأصل...»(3). فليست هناك حدود فاصلة بينها لاعتبارات معينة ومفبوطة.

<sup>(1)</sup> الفوائد المشوق، ص 127.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، ص 132، والبيت من قصيدة مطلعها:

بغير شفيع ثال عفو المقادر أخو الجد لا مستنصراً بالمعاذر

وفيه بعض التغيير على الشاكلة التالية:

يعن إلى ما تضمن الحمر والحلى ويصلف حما في ضمان المآور

راجع الديوان 1، 411.

<sup>(3)</sup> المثل السائر 3، 59.

فالتمثيل: وهو التثبيه عبلى سبيل الكناية - ويأتي بالإشارة إلى معنى فتوضع الفاظ على معنى آخر، وتكون تلك الألفاظ وذلك المعنى مشالاً للمعنى الذي قصدت الإشارة إليه والعبارة عنه؛ كقولنا: فلان نقي الشوب؛ أي منزه عن العبوب، وفيه زيادة التصوير المدلول عليه، فيكون أوقع في نفس المتلقي، مما يؤدي به إلى سرعة الرغبة فيه أو الرغبة عنه.

ومن امثلته قوله تعالى: ﴿ وَلا فَجُمُّلُ يَدُكُ مَقْلُولَةُ إِنْي عَنْفُكُ وَلا تَسْطَهَا كُلُّ البَّهُ ... ﴿ ﴾ [الإسراء]، فمثّل البخيل لا يحد يده بالعطية كالمغلُول الذي لا يستطيع أن يمد يده، وإنما قال: ﴿ وَلا تُحِمُّلُ يَدَكُ مَقْلُولَةً إِنْي عَقْلُكَ ﴾، ولم يقل ولا تجعل يدك مغلولة من غير ذكر العنق؛ لأنه قد قال تعالى: ﴿ وَلا تَبْسُطُهَا كُلُّ البَسْطِ ﴾، فناب ذكر العنق عن قوله كل الغل؛ لأن غل اليدين إلى العنق هي أقصى الغايات التي جرت العادة بغل اليد الها(1).

وأما الإرداف: وهو مصطلح أطلقه قدامة، وفرق بينه وبين التمشيل، وهو أن يترك اللفظ الدال على المعنى ويؤتى بما هو دليل عليه ورادف له؛ كقولنا: فلان طويل النجاد، والمراد طويل القامة الذي هو الغرض، ولكن ذكر ما هو دليل على طول القامة، وليس نقاء الثوب بدليل على النزاهة عن العيوب، وإنما هو تمثيل كما عرفنا ذلك من أمثلته.

ويظهر أن ابن القيم لم يعبأ بكثرة التفريع (2) التي عمد إليها أصحاب هذا التقسيم، فأوردها كما هي، ولم يبين عيبها أو أنها صرفت أذهان العلماء عن البحث في الجانب الفنى للكناية، وهو أهم شيء فيها.

فاما المجاورة: فأن يريد المؤلّف ذكر شيء، فيتركه جانبًا إلى ما جاوره، فيقتصر عليه اكتفاءً بدلالته على المعنى المقصود؛ كقول عنترة:

بزجاجة صفراء ذات أشعة قرنت بأزهر في الشمال مقدم فلفظ الصفراء هي الخمرة، والذكر للزجاجة؛ لانها مجاورة لها ومشتملة عليها<sup>(3)</sup>.

<sup>(1)</sup> الفوائد المشوق، ص 127، 128.

 <sup>(2)</sup> من فروع الإرداف ف مل البداعة، وأما الفرع الشاني فهو باب المثل، وأسا الفرع الثالث فهــو ما يأتي في جواب الشرط، وأما الفرع الرابع فهو الاستثناء من غير موجب. واجع الفوائد المشوق، ص 129، 130.

<sup>(3)</sup> الفوائد المشوق، 132. البيت ضمن المعلقة، وهو:

بزجاجة صفراء ذات أسرة قرنت بأزهر في الشمال مقدم الاسرة: جمع سر، والسسرر: وهما الخط من خطوط الهذ، والجهة وغيرهمسا. وتجمع أيضاً على الاسرار... راجع شرح المعلمات السبع للزوزني، ص 341.

وأما ما لم يكن تمثيلاً ولا إردامًا ولا مجاورةً: فكقوله تعالى: ﴿ أَوْ مَنْ يَعْنَا فِي الْعَلْهُ وَهُوَ فَي الْمُلْهُ وَهُوَ فِي الْمُلْهُ وَ أَنْ فَي الْمُلْهُ وَهُو فِي الْمُلْهُ وَهُو إِنْ الْمُلْهُ وَهُو إِذَا احتاج إلى مجاراة الخصوم كان غير مبين الله عنده بيان ولا برهان يحاج به من خاصمه، وذلك لضمف عقول النساء ونقصانهن عن فطرة الرجال (1).

والحق أن ابن القيم تبنى هذه الأقسام - التي هي في حقيقتها لبست لابن الأثير - وجعلها أثيرة لديه على بقية الأقسام، رخم عدم جهله بكل أنواع الكناية، ثم ألا يعد البحث في طبيعة هذه التقسيمات من نافلة القول؛ لأنه ما من مقام إلا ونجد الدارسين ينحون باللائمة - من أجله - على البلاغيين، وعلى رأسهم السكاكي، فيتهمونهم بالعزوف عن الجوانب الفنية في التعبير الكنائي، والاهتمام بتكثير الأقسام التي إذا حاولت مقابلتها بأمثلتها ظهر التمحل فيها، وبان التكلف؛ يقول حنفي شرف في شأن اختلاف معاني تلك الاقسام الكنائية: وولذلك نرى شواهدها لا تتطابق مع التعريفات ومقايسها، إلا بكثير من التأويل وارتكاب التعسف والتكلف الذي يأنف منه الذوق وينفر منه الطبعه (2).

ولقد أدرك أبن الأثير بفهمه الشاقب أنه حبذا لو انصب الاهتمام على ذلك الجانب الادبي في الكناية، فعدل في الاخير عن الاقسام التي أوردها في الجنامع الكبير، مقسما إياها قسمين بارزين، ويذلك قلل الاقسام التي اهتم بها البلاغيون كثيراً وأسرفوا فيها أيا إسراف (3)، تغليباً للمظاهر الفنية على الجنوانب العقلية المنطقية التي أرهقت أذهان المارسين، ولم تجمل الكناية تنطلق من حقالها إلى فضاءات أرحب وأوسع.

ولعل تدارك ابن الأثير على كثرة الأقسام هو الذي جعله يعدل في القسمين الأول والثاني بما يدخلهما دائرة الكناية، فإنه قد سكت هن القسم الأخير، وإن اعتبر القسمة في ذاتها غير صحيحة؛ لأن الكناية في جوهبرها تعتمد على الإشارة إلى معنى، فيعدل عنه إلى لفظ آخير، ويكون ذلك اللفظ مشالاً للمعنى الذي أريدت الإشارة إليه، وهذا التحديد يتوافق مع القسم الأول وهو «التمثيل». أما القسم الأخير فهو في رأينا دخيل على الكناية؛ لأنه نوع من أنواع المجاز المرسل الذي ذكره البلاغيون تحت علاقة

<sup>(1)</sup> الفوائد المشوق، ص 132.

<sup>(2)</sup> التصوير البياتي، ص 223.

<sup>(3)</sup> أحمد مطلوب، فنون بلاغية، ص 177.

المجاورة (1)؛ فالمسألة لا تتعدى دلالة المصطلحات والحيسز الذي تشير إليه، وما دام المصطلح لا يضبط إطار دلالت ولا يحدُّها حدًّا يفصل بينه وبين بقية المصطلحات فإن دوره لا يعتد به، ومن ثم فلا جدوى من كثرة التقسيم.

ولا يكاد ابن القيم يصل إلى تحديد الموقف الحقيقي لابن الأثير، وقد أتى موزَّعًا بين كتابيه «الجامع الكبير»، و«المثل السائر»؛ لأنه إن ذكر للقسم الذي يحسن استعماله أصنافًا عديدة، فإنه عدل عنها، واستقر رأيه في النهاية على تقسيمها إلى ما يحسن وإلى ما لا يحسُن.

ولا يفستا ابن القسيم ينب إلى أن الكناية تأتي في المفسرد وفي المركب معًسا<sup>(2)</sup>. وهو مسبوق في هذا من ابن الاثير<sup>(3)</sup> عند تفرقته بين الكناية والتعريض.

وأما التعريض فقد اختلف فيه علماء البيان: فبعضهم جعله من الكناية، وبعضهم لم يجعله منها، ثم أورد تعريف ابن الأثير له في الجامع الكبيره: وهو أن له موقعًا شريقًا ومحلاً كريًا، ويتم فيه ذكر المعنى، وترك اللفظ جانبًا، وهو نوع لطيف من علم انبيان، وقد خلطه بعض العلماء بالكناية، ولم يفرقوا بينهما، فذكروا أمثلة للكناية من التعريض، وللتعريض أمثلة من الكناية؛ ومن أولئك ابن سنان الخفاجي، وأبو هللال العسكري، والغانمي (4). ومعلوم أن الإشارة إلى تداخل الفنين وردت أيضًا بكتابه المثلل السائر».

ثم ينتقل ابن القيم إلى الفرق بين الكناية والتعريض؛ فيسرى أن الكناية هي أن يُذكر الشيء بغير لفظه الموضوع له، كما كنى الله عز وجل عن الجماع باللمس، فإن حقيقة اللمس هي الملامسة؛ يقال مسست الشيء إذا لمسته، ولما كان الجماع مسلامسة بالأبدان وزيادة أمر آخر أطلق عليه اسم اللمس مجازاً، وضد الكناية التصريح.

وأما التعريض فهو أن يذكر شيئًا يدل به على شيء لم يذكر، وأصلُه التلويع عن عرض الشيء وهو جانبه (5). ويظهر أن ابن القيم لم ينص إلا على فرق واحد؛ وهو أن الكناية مجاز، بخلاف التعريض الذي قد يأتي حقيقة أو مجازًا، كما يمكن أن نتأول ذلك، وهو لغة من عُرض الشيء؛ أي جانبه.

<sup>(1)</sup> أدبيات البلاغة العربية قراءة أخرى، ص 199.

<sup>(2)</sup> الفوائد المشوق، ص 127.

<sup>(3)</sup> المثل السائر 3، 57.

<sup>(4)</sup> الفوائد المشوق، ص 133.

 <sup>(5)</sup> المصدر السابق، ص 133، ولعله يتغل مع تصريف النوبري، وهو أن التصريض: «تضمين الكلام دلالة ليس لها ذكر؛ كقولك: ما أقبح البخل، لمن تعرض ببخله، نهاية الارب 7، 60.

ونحن إذا تدبرنا محاولة الشفريق بين الفنين لم نجد فيها ابتداعًا أو تجديدا؛ فإن «ابن رشيق من أوائل الذين فصلوا بين الكناية والتعريض حينما جعلهما من أنواع الإشارة، وباعد بسينهما في الأمثلة التي ضربهاه (1). وكان يبدو أن التفرقة أصوب من جعل التعريض قسمًا من الكناية، بدليل أن السكاكي جعله نوعًا منها، ولم يقل إنه قسم، قال التغداداني: «إنما قال تتفاوت ولم يقل تنقسم؛ لأن التعريض وأمثاله مما ذكر ليس من أقسام الكناية فقط، بل هو أعم، وفيه نظره (2). ويتابع ابن القيم ما ذهب إليه ابن الأثير في اعتباره بيت امرئ القيس:

وصرنا إلى الحسنَى ورقَّ كلامنا ورُضْتُ فللَّتْ صعبةُ أي إذلال

من التصريض، وليس كناية؛ لأن غرضه هو ذكر الجماع، فلمسا استقبع ذكره ذكر كلامًا آخر ودلَّ به علبه<sup>(3)</sup>، ونحن لا تعوزنا الادلة إذا ادعينا أن ابن القيم كسان مترسمًا لحطى غيره من العلماء، مقللاً لهم في أكثر المواضع التي ذكرناها.

ثم ينتقل إلى ذكر أقسام الكتاية والتعريض، فيسرى أن الكتاية تنقسم إلى قسمين: أحدهما ما يحسن استعماله، وما لا يحسن استعماله، وأما التعريض فقد أوجبه الله في خطبة النساء؛ فسقال تعالى: ﴿وَلا جُنَاحَ عَلَكُمْ فِيهَا عُرَحْتُم بِهِ مِنْ خِطْةِ النِسَاءِ ... ﴿ اللَّهُ مَا عَلَكُمْ فِيهَا عُرَحْتُم بِهِ مِنْ خِطْةِ النِسَاءِ ... ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّالَةُ اللّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

بني حمنا لا تذكروا الشعرُ بعد ما دفتتم بصحراه الغمير القوافيا (5)

فإن قصده ليس الشعر، بل قصده ما جرى بينهم بهذا الموضع من الغلبة لهم والقوة عليهم، إلا أنه لم يذكر ذلك، بل ذكر الشعر ودفته تعريضًا... (6).

<sup>(1)</sup> أحمد مطلوب، فنون بلاغية، ص 183.

<sup>(2)</sup> المطول، ص 412.

<sup>(3)</sup> الفوائد المشوق، ص 133.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، ص 134.

 <sup>(5)</sup> قال الآمدي في المؤتلف والمختلف ص 206: «وأما الشميلر: قهو الشميلر الحارثي، من بني الحارث بن
 كعب، شاعر، فارس، أنشلنا له أبو الحسن علي بن سليمان الأعفش قال: أتشلنا تعلب والمبرد جميعًا:

بني حمنا لا تذكروا الشعر بعد ما هفتتم بصحراه الغميم القوافيا

والغمير أيضًا؛ أي لم يدع مفخراً في شعر، كأنه كان يوم الغميم عليهم لا لهم. . ٤

<sup>(6)</sup> الفوالد المشوق، ص 135.

والحق أن ابن القيم لم يدَّع أنَّ للتمريض أقسامًا، وهذا رخم كثرة الأمثلة التي ساقها، اللهم إلا إذا كان يعني بالاقسام تلك الأمثلة والشواهد التي منها ما هو من القرآن الكريم، ومنها ما هو من الحديث النبوي الشريف، ومن الشعر والنثر.

درس ابن القيم الكناية والستعريض، وكان معولًا في أكثر ما أورده من الفنين على أتوال العلماء السابقين، ونخص بالذكر منهم ابن الأثير وابن رشيق، وبذلك فإنه إلى الاثباع أقرب منه إلى الابتداع.

ومن مظاهر اتباعه إلحساقه الكناية بالإشارة، وهي فكرة مسبوق إليسها من ابن رشيق، واكتفاؤه في حد الكناية بالمعنى اللغوي لها الذي يعني الستر، وحصر مجالها في الكناية عن القبح بالحسن، مما يرجح قلة باعه في علم البيان.

ولم يكلَّف ابن القيم نفسه عناء البحث في الحسن والقبيح منها أو من التعريض، كما أنه ارتضى بتقسيم بعض العلماء للكناية كما أوردها ابن الأثير في الجامع الكبير، وعدل عنها فيما بعد، ولسنا ندري ما سبب ذلك التبني الذي يكمن العيب فيه في الحلل الذي يكتنف مصطلحاته.

وكان مما يُحسب له كشرة الامشلة والشواهد التي أوردها مع تنوَّعها، واختلاف مستوياتها الخطابية.

لقي كتاب تلخيص المفتاح للخطيب القزويني رواجًا كبيرًا في أوساط البلاغيين،
 وكان إعجابهم به يظهر في القيام بشرحه، والتعقيب على بعض مسائله وأفكاره.

• ومن العلماء الذين عكفوا على ذلك سعد الدين مسعود بن عمر التغتازاني (المتوفى سنة 791 هـ)، الذي شرح التلخيص «شرحين: مُطولاً ومختصراً وسماهما بنفس هذين الاسمين ١٩٤١). وكان التغتازاني على ما يبدو بارعًا في المنطق والفلسفة ملمًا بقضاياهما، لا تعوزه أداتهما في تحليل الأفكار، وإبراز الوهن والضمف إن كانا يعتريان آراء السكاكي أو الخطيب القزويني، باعتباره يتناول تلك الآراء وينقدها ويصوبها إن رأى الأمر يقتضي ذلك. ولما كان شرحه «المطول» هو الذي سنعرض له في هذا البحث؛ فإن القدماء عدوه «خير شروح التلخيص» (2)، ومرجع ذلك على ما يسدو إلى أن شرحه «بعامة أوضح بيانًا من شرح السكى؛ إذ لم يوزعه بين مباحث مختلفة، ولا بين آراء

<sup>(1)</sup> البلاغة تطور وتاريخ، ص355.

<sup>(2)</sup> علم البياذ، ص59.

متباعدة وجعل وكُلْمُ الرجوعُ إلى كتابي هبد القاهر وكشاف الزمخشري ومفتاح السكاكي، مقابلاً بين آرائهم ورادًا على الخطيب في كل ما اعترض به عليهم... ه(1). بدأ التفتازاني بتعريف الكناية في الملغة(2) والاصطلاح، وبيَّنَ أن لها دلالتين عند علماء البيان: إحداهما معنى المصدر الذي هو فعل المتكلم، ومحصلته تكمن في ذكر اللازم وإرادة الملزوم مع جواز إرادة اللازم أيضًا، فاللفظ مكنى به، والمعنى مكنى عنه.

وأما الدلالة الثانية: فهي نفس اللفظ، وهمو الذي أشار إليه الخطيب القزويني بقوله: لفظ أريد به لازم معناه مع جواز إرادته معه، مثل قولنا: فلان طويل النجاد، والمراد لازم معناه، وهو طول القامة، مع جواز أن يراد حقيقة طول النجاد (3). ويتضع من هذا التعريف أن التغتاراني أثبت للكناية دلالتين، بخلاف الخطيب القزويني الذي اقتصر على ذكر الدلالة الثانية التي تَمت الإشارة إليها، وكأنه يعتد بالدلالتين بدل الواحدة، بحيث تشكلان في النهاية بنيتين أساسيتين للتعبير الكنائي، وهو ما يجعل الكناية تختلف عن المجاز بإرادة المعنى الحقيقي، فيها بخلافه؛ ولأنه يلزم أن يكون في المجاز قرينة مانعة عن إرادة المعنى الحقيقي فلو انتفى هلا، انتنفى المجاز؛ لانتفاء الملزوم بانتنفاء اللازم (4). ويستدرك التفتاراني على هذا بتوجيه النظر إلى أن المعنى الحقيقي جائز الورود في الكناية، وليس واجبًا، وهو ما كان أشار إليه السكاكي في المقتاح (5)، كما قمد يتعلر إرادته أحيانا لعارض يمنع من إرادته؛ كقوله تعالى: ﴿ ... نَس كَمْهُ فَيْهُ ... شك الشورى]، عملى القول بأن الكاف أصلية، وأنه يفيد نفي المثلية بطريق الكناية، فلا يسمع إرادة المعنى الحقيقي فيه؛ لأنه يفيد ثبوت المثل له تعالى: (٥).

<sup>(1)</sup> البلاغة تطور وتاريخ، ص 355.

 <sup>(2)</sup> قال التغنازاني: اللَّكتابة في اللغة مصدر لقولك كنيت بكلا من كلا، وكنوت. إذا تركت السمريح به المطول، ص 407.

<sup>(3)</sup> المطول، ص407، ربنية الإيضاح 3، 150.

<sup>(4)</sup> المطول، ص 407.

<sup>(5)</sup> مفتاح العلوم، ص 403.

<sup>(6)</sup> بنية الإيضاح 3، 150.

ومعلوم أن امتناع إرادة الحقيقة في الكناية لا يجعلها تتحول إلى مجاوا لكون أن الذهن ينصرف دائمًا إلى تغليب المعنى البعيد. وقد بسط المير سبيد شريف هذه الفكرة بسطًا واضحًا من خيلال إيراده قوله تعالى: ﴿... بل يَدَاهُ مَسُوطُنان ... ﴿ ﴾ [المائدة]، مجاو متفرع على الكناية الامتناع تلك الإرادة، فقد استعمل بطريق الكناية هناك كثيرا حتى صار بحيث يُفهم منه الجود من غير أن يتصور يد أو بسط، ثم استعمل ههنا مجاوا في معنى الجود، وقس على ذلك نظائره في قوله تعالى: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْمُوفِى استَوْى في معنى الجود، وقوله تعالى: ﴿ الرَّحَمَنُ عَلَى الْمُوفَى استَوْن خاصية الكناية في مثل هذه الشواهد على أن المعنى البعيد لا يتولد في الحقيقة عن المعنى خاصية الكناية، بل هو نتاج عقلي محض، وذلك هو معنى قولهم إن دلالة الكناية عقلية، وليست دلالة وضعية أو لغوية.

ثم ينبه التفتاراني إلى قول السكاكي في المراد من الكلمة المستعملة، وهو «إما معناها وحده، أو غير معناها وحده، أو معناها وغير معناها. والأول الحقيقة، والثاني المجاز، والثالث الكناية، والحقيقة والكناية تشتركان في كونهسما حقيقتين، وتفترقان في التصريح وعدم التصريح<sup>20</sup>).

ولا يخلو كملام المسكاكي من اصطناع المنطق في تصنيف الكلمسة على الوجهة المذكورة، وقد تفطَّن التفتازاني إلى ذلك بحيث تبين له في النهاية أن قول القزويني بني على ذلك التصنيف، لادَّعاله أن الكناية تخالف المجاز من ناحية إرادة المعنى مع إرادة لارمه، وإن كانت إرادة اللازم أصلاً، وإرادة المعنى تابعة أو تالية عليها(3).

ولا بد من التذكير - عند إبراز الفرق المذكور بين الكناية والمجاز - أن ذلك يتحقق عندما تأتي الكناية في المفرد وليس في المركب، بحيث تتحمدد الدلالة الوضعية وغير الوضعية للكلمة، وليس العبارة.

واعترض التـفتاراني على القزويني في الإيضاح» في الـفرق بين المجاز والكناية من جهة إرادة المعنى الحقيقي مع إرادة لازمه ، وقال: اليس بصحيح، إلا أن يراد بالمعنى ما عنى، وهو لازم المعنى المرضوع له، وبلازم المعنى معناها الموضوع له، وفيه ما فيه، (<sup>4)</sup>. أو بمعنى آخر: فإن عبارته لا تستقيم في الذهن؛ لأنها تدل في جميع الأحوال على إرادة المقصود لا غير.

<sup>(1)</sup> حاشية المير سيد شريف على المطول، ص 407.

<sup>(2)</sup> المطول، ص 408.(3) المصدر السابق، ص 408.

<sup>(4)</sup> المطول، ص 408، والإيضاح، ص 365.

وأسا السكاكي وغيره ففرق بين الكناية والمجار بأن الانتقال في الكناية يكون من الملارم إلى الملزوم، بينما يتم في المجار من الملزوم إلى الملارم؛ كالانتقال من الغيث الذي هو ملزوم النبت إلى النبت. وكان القزويني قد رد هذا الفرق، ولم يعتد به بقوله: "إن اللارم ما لم يكن ملزومًا استنع الانتقال منه إلى الملزوم، فقد يكون اللارم أعم من الملزوم، ولا دلالة للمام على الخاص؛ فالانتقال يصير إذن إذا تلازما أو تساويا، ولو تم الانتقال بإضافة القرينة المانعة لم يبق الملارم أعم من الملزوم؛ لأنه في تلك الحالة لا يتحقق الفرق كما في المجار.

واعترف السكاكي نفسه بأن اللازم ما لم يكن ملزومًا امتنع الانتقال منه؛ لقوله أيضا في الفرق بين الكناية والمجار: إن مبنى الكناية (أ) على الانتقال من اللازم إلى الملزوم، ومعنى ذلك أنهما يكونان متلازمين؛ فسيصير الانتقال من الملازم إلى الملزوم بمنزلة الانتقال من الملزوم إلى اللازم.

ولو قيل: إن مراد السكاكي بقوله اللزوم بين الطرفين من خواص الكناية دون المجار أو هو شرط لها دونه أعورنا الدليل إلى ذلك؛ فالصواب أن مرادهم باللازم ما يكون وجوده على سبيل النبعية؛ كطول النجاد التابع لطول القامة؛ لذا جوزوا كون اللازم أخص؛ فحقيقة الكناية هي أن يذكر من المتلازمين ما هو تابع ورديف، ويراد به ما هو متبوع ومردوف، والمجاز بالمكس، ولا يرى التفتاراني أن ذلك صائب؛ لأن المجاز قد يكون من الطرفين؛ كاستعمال الغيث في النبت، واستعمال النبت في الفيث (2).

ومن البيَّن أن هذه المناقشات المبنية على الحسجج المنطقية التي توسع دائرة الاحترازات والافتراضات؛ هي التي أبعدت الانظار عسن طبيعة التعبير الكنائي باعتسباره خطابًا مركبًا من دلالات إيحاثية تسخاطب العقل والوجدان معمًا، فليس فيه تصريح ولا مساشرة ولا فجاجة.

وكان بالإمكان أن يكتمفي التمفتاراني في إبانة الفرق بين الكنابة والمجاز بما قاله السكاكي في هذا الشأن، لا أن يطيل في غير فائدة، وكأنه يدور في حلقة مفرغة؛ إذ لا جدوى من الاشتغال بهذا؛ لكونها مسألة جانبية للغاية.

<sup>(1)</sup> مفتاح العلوم، ص 403، ربغية الإيضاح، ص 150، 151.

<sup>(2)</sup> المطول، ص 408، 409.

والكناية تنقسم ثلاثة أقسام(1):

الأولى: المطلوب بها غير صدفة ولا نسبة (2)، وهي ما يعرف بكناية الموصوف، وقد يكون مغنى واحدًا مختصًا بالموصوف لا يتعداه إلى غيره. كقول الشاعر:

## الضاربين بكل أبيض مخذم والطاعنين مجامع الأضغان

وقد تكون مسجموع معان؛ كقولنا في الكناية عن الإنسان: حيٍّ، مستوي القامة، عريض الاظفار، وهي خاصة مركبة، وشمرط الكنايتين الاختصاص بالمكنى عنه ليحصل الانتقال من العام إلى الخاص، وجعل السكاكي الأولى قريبة، والثانية بعيدة<sup>(3)</sup>.

وقد اعترض القزويني على السكاكي في خاصية القرب والبعد باعتبار قلة أو كثرة المعاني؛ قال التفتازاني: ووقال المصنف فيه نظر، ولعل وجه النظر أنه فسر القريبة \_ ني القسم الشاني بما يكون الانتقال بلا واسطة، والبحيدة: بما يكون الانتقال بواسطة لوازم متسلسلةه (4). وقال عبد المتصال الصعيدي: ولأن دلالة الموصف الواحد على الشيء ليست أقرب من دلالة مجموع أوصاف عليه، بل ربما يكون الأصر بالمكس، لأن التفصيل أوضح من الإجماله (5). ويبدو أن وجه الاعتراض لا يخرج عن فكرة الاحترال المبني على أسس منطقية، فإن قلة المصاني الدالة على الموصوف لا تدل دلالة قاطعة، وفي جميع الاحوال على قرب المعنى الكنائي، وقل مثل ذلك على كثرة المعاني التي قد لا تجمل المعنى الكنائي بعيدًا (6).

ويرى التفتازاني أن القرب له دلالة أخرى، وهو سهولة المأخذ؛ لبساطة الكناية واستغنائها عن جمع لازم للآخر، والتلفيق بينهما، وتكلف في المساواة والاختصاص، وذلك بخلاف البعد.

والتفتازاني بهذا ينتصر ضمنيا للسكاكي، وإن نحا نحوا آخر في تأويل دلالة القرب والبعد، وهو موضع من مواضع تدل على قوة شخصيته وعلى تفرده في فهم النصوص بشكل لا يُحملها ما لا تحتمل من التأويلات المتعسفة.

<sup>(1)</sup> المطول، من 409.

 <sup>(2)</sup> قال عبد المتعال الصعيدي: (دولو قال (المطلوب بها الموصوف) لكان أحسن) بغية الإيضاح 3، 151، وكان يعقب على الخطيب في الإيضاح.

<sup>(3)</sup> مفتاح العلوم، ص 404.

<sup>(4)</sup> المطول، ص 409.

<sup>(5)</sup> بنية الإيضاح 3، 152.

<sup>(6)</sup> المطول، ص 409.

وأما القسم الثاني من الكناية: فهو الكناية المطلوب بها صفة (1) من الصفات المعنوية ا كالجود والكرم والشجاعة وما إلى ذلك، وهي ضربان: قريبة، وبعيدة، فإذا كان الانتقال يتم من الكناية إلى المطلوب بواسطة فـقريبة، والقـريبة قسمان: واضحـة يحصل فيها الانتقال بيسر وسهولة امثل الكناية عن طويل القامة بطويل نجاده، وطويل النجاد. ثم بين القرويني الفرق بين الكنايتين بقوله: فالأولى ساذجة لا يشوبها شيء من التصريع، والثانية فيها تصريح ما التفسمن الصفة الضمـير الذي يعود على الموصـوف ضرورة احتياجها إلى مرفوع، وهو المبتدأ، فيشتمل على نوع من تصريح بثبوت الطول له.

ثم لا يلبث التقتاراتي يؤيد رأيه ببعض أحكام الإضافة في علم النحو؛ فالدليل (2) على ذلك قولنا: طويل نجاده، وهند طويل نجادها، والزيدان طويل نجادهما، والزيدون طويل أنجادهم، بإفراد الصفة وتذكيرها؛ لكونها مسندة إلى اسم ظاهر. بينما تقول في الإضافة: هند طويلة النجاد، والزيدان طويلا النجاد، والزيدون طوال الانجاد، فتؤنث وتجمع الصفة؛ لكونها مسندة إلى ضمير الموصوف. وإنما جاز ذلك؛ لكونها جارية على المسبب في اللفظ خبراً أو حالاً أو تعتاً، وفي المعنى دالة على صفة له في نفسه، سواء كانت هله الصفة المذكورة؛ نحو: زيد أبيض اللحبة؛ أي شيخ، بخلاف زيد أحمر فرسه، وأسود ثوره، فإنه يتبح في الإضافة.

وقد يقال: إذا تم إسناد العبقة إلى ضمير الموصوف فلم إذن تزعم أنها كناية مشوية بالتصريح؟ فهلاً كانت تصريحا؟ قلت: للقطع بأنها في المعنى صفة للمضاف إليه، واعتبار الضمير العائد إلى المسبب إنما هو لمجرد أمرٍ لفظي؛ وهو امتناع خلو الصفة عن معمول مرفوع بها.

ويدلك يشضع أن الشفشاراتي ملم بجباحث النحو العربي إلى جانب إلمامه بعلم الأصول، ومن ثم فبإننا لا نوافق الرأي القبائل بعدم جمعه بين هذه الاصناف من المعارف، وهو من آراء شوقي ضيف؛ قال: «وهو لا يتسع - مثل السبكي - في مزج مباحث النحو والأصول بمباحث البلاغة...»(ق). وهي محاولة توفيقية بين العلوم لها ما يسررها من الوجهة المنهسجية على أقل تقدير؛ بحيث تكمن فطنة العبالم في كيفية النوفيق وفي حدم تنغلب صنف منها على المسائل البيانية، مثلما يظهر في الموضع

<sup>(1)</sup> المطول، ص 409، 410.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، ص 410.

<sup>(3)</sup> البلاغة تطور وتاريخ، ص 355.

السالف الذكر من شرح المطول.

وأما النوع الثاني من كناية الصفة فهي الحفية (1)؛ بحيث يتم الانتقال فيها بإعمال الفكر والتأمل؛ كقولهم: عريض القفا، كناية عن الأبله؛ فإن عرض القفا وعظم الرأس يستلزم بلاهة الرجل، ولكن الانتقال منه إلى البلاهة فيه نوع من الخفاء لا يُدرك للوهلة الأولى.

ثم يورد التفتازاني رأي السكاكي في اعتباره العسريض الوسادة كناية قريبة خفية عن الأبله. واعترض عليه القزويني<sup>(2)</sup> بالقول إنها كناية بعيدة عن الأبله؛ لأنه ينتقل منه إلى عريض القفا ومنه إلى الأبسله، ويجيب التفتازاني عن ذلك بأنها كناية بعيدة بالنسبة إلى المطلوب بواسطة كان المطلوب بها، وقريبة بالنسبة إلى الواسطة، وكلما كان الانتقال إلى المطلوب بواسطة كان ذلك أدعى إلى القول بأنها خفية؛ لذا نبه السكاكي على أن المطلوب بالكناية قد يكون هو الوصف المقصود به، وقد يكون كناية عنه إذا لم يتم الانتقال بواسطة.

وأما إذا تم الانتقال إلى المطلوب<sup>(3)</sup> بواسطة؛ فيان الكناية تكون عندشذ بعيدة؛ كقولهم: كثير الرماد، كناية عن المضياف<sup>(4)</sup>.

وقد تتدخل قلة الوسائط أو كثرتها في تحسديد طبيعة الكناية من ناحية الخفاء والوضوح، ولا يكاد النفتاراني يدلي برأيه فيما يعتور التعبير الكنائي عادةً من غموض أو تجلّ فإن الخفاء أو بعض الغموض من شأنه أن يتلاءم مع طبيعة التعبير في حد ذاته ومع بنيته الدلالية.

وأما القسم الثالث من الكناية: فهو «المطلوب بها نسبة؛ أي إثبات أمر أو نفيه عنه، وهذا معنى قول صاحب المفتاح: إن المطلوب بها تخصيص الصفة بالموصوف، ولم يرد بالتخصيص الحصر؛ إذ لا وجه له ههنا؛ كقوله أي قول زياد الأعجم:

إن السماحة والمروءة والندى في قبة ضُرِيَتُ على ابن الحشرجه(٥)

<sup>(1)</sup> المطول، ص 410 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> بنية الإيضاح 3، 154.

<sup>(3)</sup> المطول، ص 410 وما بعدها.

 <sup>(4)</sup> راجع بشـأن تفصيل كـشرة الوسائط، المطول، ص 411، ومضتاح العلوم، ص 405، والإيضاح، ص
 368.

<sup>(5)</sup> المطول، ص 411. السماحة والمرومة؛ أي كمال الرجولة، راجع المصدر نفسه، ص 411.

فإنه أراد أن يثبت اختصاص ابن الحشرج بهله الصفات؛ أي ثبوتها له، سواه كان على طريق الحصر أم لاا فترك التصريح لاختصاصه بها بأن يقول إنه مختص بها أو نحوه، محرور معطوف، على أن يقول أي أو بمثل القول أو منصوب معطوف على مفصول أن يقول أي، أو أن يقول نحو قولنا: إنه مختص بها من العبارات الدالة على هلا المعنى؛ كالإضافة ومعناها والإسناد ومعناه... كما أن اختصاص الصفة بالموصوف مصرح به في أمثلة القسم الثاني باعتبار إضافتها أو إسنادها إلى الموصوف أو ضميره... وبه يُعرف أن ليس المراد بالاختصاص ههنا هو الحصر، فترك التصريح باختصاصه بها إلى الكناية بأن جعلها «في قبة» تنبها على أن محلها ذو قبة، وهي تكون فوق الخيمة تتخذها الرؤساء مضروبة عليه... فأفاد إثبات الصفات المذكورة له؛ لأنه أثبت الأمر في مكان الرجل وحيزه، فقد أثبت لهه (1).

ومها كان وجه اعتراض التفتاراني على القزويني في المراد من التخصيص أهو الحصر أم لا، فإن عبد المتعال الصعيدي يجمل طبيعة إسناد الصفة للموصوف بجعلها في شيء له تعلق بالموصوف بقوله: قبأن يصرح بالصفة ويقصد بإثباتها لشيء الكناية عن إثباتها للموصوف بها الله الكناية على ما يسدو يتتصر للسكاكي في أكثر من موضع في باب الكناية، مستعينًا في ذلك بجاحث النحو من مثل الإضافة والإسناد؛ لاحتمال تأويل أقوال السكاكي المعنى وخلافه.

و إذا كان ضرض التفتاراني في شرحه للتلخيص لا يستعد عن بقية العلماه الذين شرحوه، فإنهما جميعًا - كما يؤكد بعض الدارسين -: «لم يكونوا يهدفون إلى توضيح ما في التلخيص من إبهام وغموض وتعقيد بمقدار ما كانوا يهدفون إلى الإعلان عن مدى إلمهم بالفلسفة والمنطق وأصول الفقه والنحو وغيرها»<sup>(3)</sup>.

ولا خلاف في ذلك؛ فـإن أصناف العلوم للذكورة بادية في «المطول» ولا سـبيل إلى ردما أو تجاهلها.

<sup>(1)</sup> المطول، ص 411.

<sup>(2)</sup> بنية الإيضاح 3، 158.

<sup>(3)</sup> علم البيان، ص 58، 59.

ولا يغنا التغنازاني يورد مثالاً آخر من أمثلة كناية النسبة، وهو قسولهم: المجد بين ثوبيه والكرم بين برديه (1). وقد جاء بالمفتاح والإيضاح مفيضًا في النعليق عليه بالشرح والتحليل، منبهًا في النهاية إلى أن أمثلة هذا القسم أكثر من أن تحصى، وقال التفتازاني: ففإن قلت ههنا قسم رابع، وهو أن يكون المطلوب بها صفة ونسبة معًا، كما في قولنا: كثير الرماد في ساحة عمرو، كناية عن نسبة المضيافية إليه. قلت: ليس هذا بكناية واحدة، بل كنايتان: إحداهما المطلوب بها نفس الصفة، وهي كثرة الرماد، والشائية المطلوب بها نسبة المضيافية، وهي جعلها في ساحته، ليفيد إثباتها لهه (2). ويكاد هذا الموضوع يكون من الأدلة على أن التفتازاني لا يخالف القزويني لمجرد المخالفة، بل ربما شاطره السرأي، وكان تابعًا له فيما يذهب إليه. والتبعية لا تعني الانقياد الاعمى للآخرين، كما وقفنا على ذلك في غير هذا الموضع.

وربما كان إنصاف التفتازاني - وهو من شراح التلخيص - يكون بالنظر إليه في ضوء جهود الحركة التي قامت حول كتاب مفتاح العلوم، فتناولته بالشرح والتفصيل، كما يذهب إلى ذلك محمد عبد المطلب؛ قال: قوإذا كان الجهد البلاغي قد توقف تقريبًا عند المرحلة السكاكية، فإن هذا التوقف كان محصورا في الأصول، أما الفروع فقد تم تجاوزها تنظيرً وتطبيقًا، بما يعني أن التوقف كان توقفا متحركا؛ على معنى أن تابعي السكاكي قد داروا في فلكه، لكنهم وسعوا دوائره البحثية طولاً وعمقًا؛ طولاً بالإضافات والتعليلات، وعمقًا بالشروح والتفصيلات والتعليلات، ومن يقرأ شروح بالإضافات والتعليلات، ومن المني على منه واحد منها. .. ء (3). ومن شأن هذا أن يلهب بذلك الحكم المسبق الذي ران على منه واحد منها. .. ء (5). ومن شأن هذا أن يلهب بذلك الحكم المسبق الذي ران على عقول دارسي البيان العربي ردحًا من الزمن، بحيث يسم هذه المرحلة بالجمود البلاغي والتحجر العقلي، ويسلب أصحابها من كل ابتلاع أو إضافة، والموصوف في القسم الثاني والثالث (4) يكون مذكورا، وقد يكون غير مذكور، كما هو الشأن في قول القائل لمن يؤذي المسلمين: المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده؛ فإنه كناية عن نفي صفة

<sup>(1)</sup> المطول، ص 411، والمفتاح، ص 408، والإيضاح، ص 372.

<sup>(2)</sup> المطول، ص 412.

<sup>(3)</sup> أدبيات البلاغة العربية قراءة أخرى، ص 18.

<sup>(4)</sup> المطول، ص 412، وورد هذا النوع في الإبفساح تحت عنوان: التصريض والكتابة، وقدال فيه المحمثق: ووالتعريض بالكتابة هي التي لا يذكر فيها للوصوف، بخلاف التصريض ذاته، الذي يميل فيه المرء إلى موض يدل على المقصوده الإيضاح، ص 374.

الإسلام عن المؤذي مع أن الموصوف غير ملكور. علمًا أن التعريض في اللغة من عُرض الشيء بالضم، وهو ناحيته من أي وجه جنته؛ يقال نظرت إليه عن عُرض وعرض؛ أي من جانب وناحية (1). وبذلك فإن التفتاراني يويد على غرار بقية العلماء أن يجعل دلالة التعريض تتكامل في أذهان الدارسين تكاملاً بينًا من شأنه أن يميز بينه وبين الكناية.

ويورد التعتازاني قول السكاكي في تفاوت الكتابة إلى تعريض وتلويح ورمز وإيماء وإشارة، منها إلى أنه قال: تتفاوت ولم يقل تنقسم؛ لأن التعريض مع ما ذكره من أنواع ليس من أقسام الكتابة فقط، بل هو أعم، وهو ما يعمنض عليه التفتازاني<sup>(2)</sup>. وربما كانت دلالة العموم ناتجة عن بعض الفروق التي يُجملها بعض الدارسين - وخاصة ما يتعلق منها بالتعريض، بقولهم: «الحقّ أن الكتابة العرضية هي التي يكون الموصوف فيها غير مذكور، والتعريض إمالة الكلام إلى عرض يدل على المقصود؛ تقول: «عرضتُ لفلان وبه»، إذا قلت قولاً لغيره وأنت تعنيه، ولهذا لا يختص التعريض بالكتابة بل يأتي أيضاً في الحيقة والمجار، ودلالته غير لفظية، بخلاف دلالة الثلاثة، فإذا أتى في الكتابة، كقولك: «المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده؛ فالمعنى الكتابي فيه المجالم عن المؤذي مطلقاً، والمعنى التعريضي نفي الإسلام عن المؤذي المعنى، وإذا أتى في الحجار، يوهني أيضاً، وكذلك إذا أتى في المجار... ع(3). الناس»؛ فالمعنى المعموم والحصوص بين الاتواع المذكورة والكتابة أبى السكاكي أن يجعلها أنسامًا، وإن اتسمت بطابع التقسيم باعتبار المخفاه والتجلى في نهاية المطاف.

ثم يفصل التفتاراني<sup>(4)</sup> كل صورة من الصور المذكورة على حدة؛ فالكناية إذا كانت عرضية مسوقة لأجل موصوف غير ملكور كما مر معنا؛ فالمناسب أن يطلق عليها اسم التعريض؛ يقال: عرَّضت لفلان ويفلان، إذا قلت قولاً وأنت تعنيه، فكانك أشرت به إلى جانب وتريد جانباً آخر، ومنه المعاويض في الكلام، وهي التورية بالشيء عن الشيء.

<sup>(1)</sup> المطول، ص 412.

 <sup>(2)</sup> المطول، ص 412، لم يصرح الضنازاتي بوجه احتراضه على الفزويني، وإن كتا نرجح أنه لا يخرج عن فكرة العموم والحصوص.

<sup>(3)</sup> بنية الإيضاح 3، 162.

<sup>(4)</sup> المطول، ص 412 وما بعدها.

وقال المير سيد شريف: •وكذلك تسميته تعريضًا ينبئ منه، ولذلك قبل: هو إمالة الكلام إلى عرض؛ أي جانب يدل على المقصوده (1). وبالخلاصة: هو أن تذكر معنى لتدل به على معنى آخر لم يذكر، وهو المقصود.

ثم يورد التفتاراني رأي الزمخشري في الفرق بين الكناية والتعريض (2)، ويتبعه بقول ابن الأثير في المثل السائسر في الكناية: وأنها ما دل على معنى يجوز حمله على جانبي الحقيقة والمجاز بوصف جامع بينهما، وتكون في المفرد والمركب، والتعريض: هو اللفظ الدال على معنى لا من جهة الوضع الحقيقي أو المجازي، بل من جهة التلويح والإشارة فيختص باللفظ المركب<sup>(3)</sup>. وإن يكن ابن الأثير نص على بعض الفروق الأخرى؛ منها أن التعريض أخفى من الكناية، وأنه ضمنيًــا لايحتاج إلى جامع مــثل الكناية، وأما إذا كثرت الوسائط بين اللازم والملزوم ولم تكن غرضية فهمي التلويع، وإلا فهي الرمز إذا قلَّت الوسائط منم خفاء، والمناسب لهنا في حال قلة الوسائنط منها وانعدام الخنفاء أن تسمى إيماء وإشارة (4). ثم يورد الشفتازاني قول السكاكي (5): إن التعريض قد يكون مجارا؛ كقولك: آذيتني فستعرف، وأنت تريد إنسانا آخر؛ مع المخاطب بمعنى أن الخطاب موجه لمن هو مع من تخاطبه، وأما إذا أردتسهما معًا بالخطاب كان ذلك كناية؛ لأنك أردت بخطابك المعسني الأصلي وغسيره، والمجساز ينافسي إرادة المعنى الأصلي وهو الوضمى، ولا بد في النوعين المذكورين من قسرينة دالسة على أن المراد في الأولى هو الإنسان الذي مع المخاطب وحده ليكون مجازًا، وفي الشانية أن المراد كلاهما معًا ليكون كناية، وهو أمر يراه التفتازاني يحتاج إلى بحث؛ أي إلى شرح وتفصيل. محصلته في النهاية أن الاتفاق واقع بين الـسكاكي والقزويني في أن الأول في قول القـائل اآذيتني فستمرف (6) \_ إذا قصد به المخاطب \_ كان مجازاً ، في حين يكون الثاني \_ وهو المقصود فيه غير المخاطب ـ كناية ، كما صرح به المصنف، وهو الذي قصده السكاكي في

<sup>(1)</sup> حاشية المير سبد شريف على المطول، ص 414.

<sup>(2)</sup> وهو ثوله: «الكناية أن تذكر الشيء بغير لفظه الموضوع له. والتعريض أن نذكر شيئا يدل به على شيء لم تذكره كمما في قول للحتاج للمحتاج إليه: جمتتك لاسلم هليك، وكأته إصالة الكلام إلى عرض، يدل على المقصود ويسمى التلويع؛ لأنه يلوح منه ما يريده المطول، ص 412، 413، وراجع الكشاف 1، 137.

<sup>(3)</sup> المطول، ص 413، والمثل السائر 3، 57.

<sup>(4)</sup> المطول، ص 413.

<sup>(5)</sup> المطول، ص 413.

<sup>(6)</sup> المصدر السابق، ص 413، 414.

المستاح. تفصيل ذلك: أنه إذا وجمه الخطاب إلى المخاطب بسبب الإيذاء، ويلزم منه التهديد إلى كل من صدر منه ذلك، فإن استمعلته وأردت به تهديد المخاطب وغيره من المؤذين كان كناية، وإن أردت به غير المخاطب للسبب المذكور لكونه مشاركًا للمخاطب في الإيذاء حقيقة أو افتراضًا كان مجازًا.

وكان التفتاراني في حقيقة الأمر يُجيب عن الذي تبادر إليه الوهم بما نقله القزويني عنه وفقول السكاكي إن التعريض قد يكون تبارةً على سبيل الكناية وأخرى على سبيل المجاز لم يرد به أن اللفظ في المعنى المعرض به قد يكون كناية وقد يكون مجازًا، كما يتبادر الوهم إليه بما نقله المصنف عنه (1). وكان ذلك دليلاً على أن التفتاراني كان من الذكاه والفطنة بحيث وجه النظر إلى الغلط الواقع في استنباط القزويني للحقائق على غير وجه من الصواب مما يشهد له بالبراعة ونفاذ البصر بحقائق البيان.

ويختم التفتاراني المطول بإطباق العلماء (2) على أن المجاز والكناية أبلغ من الحقيقة والتصريح الآن الانتبقال فيهسما من الملزوم إلى اللارم، فهو كدعوى الشيء ببينة على خلاف التسعير بالحسقيقة. ثم يورد رأي العسلامة الجرجاني في أن ليس السبب في كون المجاز والاستمارة والكناية \_ وهي حمد البيان \_ أبلغ أن واحلاً من هذه الامور يفيد زيادة في نفس الممنى لا يفيد خلافه، بل لائه يفيد تأكيلاً لإثبات المسمنى لا يفيد خسلافه، وليست فسفيلة قولنا: كثير الرماد على قولنا كثير القرى أن الأول أفساد زيادة لقراه لم يفدها الثاني، بل هي أن الأول أفاد تأكيلاً لإثبات كثرة القرى له لم يفده الثاني.

وقد اعترض القزويني فيه على الجرجاني على غير وجه من الصواب؛ قال التغتازاني: إن مراد حبد القاهر أن السبب في كل صورة ليس هو ذلك، وليس المراد أن ذلك ليس بسبب في شيء من العسور، فهذا يتحقق في قولنا رأيت أسدًا بالنسبة إلى قولنا رأيت رجلاً مساويًا للأسد أو والذًا عليه في الشجاعة، ولا يتحقق أيضًا في كثير الرماد، وكثير القرى ونحو ذلك، وهذا وهمًّ من القزويني.

<sup>(1)</sup> المير سيد شريف، الحاشية على المطول، ص 415.

<sup>(2)</sup> المطول، ص 414 رما بعدها.

وقال التعتازاني: (إن معنى كلام الجرجاني أن هذه العبارات لا يوجب أن يحصل له في الواقع زيادة في المعنى مثلا إذا قلنا: رأيت أسدًا؛ فهو لا يوجب قولنا: رأيت رجلا كالاسده.

وقال: لا يتغير حال المعنى في نفسه بأن يكنى عنه بمعنى آخر، ولا يتغير معنى كثرة القرى بأن يكنى عنه بكثرة الرماد فهكذا. . . ، ، لكن المصنف كثيرا ما يغلط في استنباط المعاني من عبارات الشيخ عبد القاهر، ويذلك أيد التغتازاني الشيخ عبد القاهر فيما يرمي إليه، وهو أن المقسود تأكيد إثبات المعنى، لا الزيادة فيه في الواقع إذا نزع إلى التعبير بالصور المجازية التي هي المجاز والاستعارة والكناية، مرجعًا في نفس الوقت غلط القزويني إلى سوء تأويله للمراد من كلام الجرجاني.

قام النفتاراني بشرح تلخيص المفتاح، مستعينًا بزاد ثقافي هائل، عماده المنطق وعلم الأصول والفلسفة والنحو، وقد مكنه ذلك من أن لا يكون عبداً لغيره أو مقلداً تقليدا أعسمى لصاحب التسلخيص؛ فسقد رأيناه يخالفه في أكثر من سوضع في التلخيص والإيضاح، وكان كثيراً ما ينتسصر للسكاكي الذي لم يحسن القرويني استنباط معانيه بسبب وهمه فيها، كما يظهر في عبارته في آخر المطول.

ولم يكن في المقابل متحاملاً على القزويني مسدَّعيًا عليه ما لم يأت به، بل كان أمينًا ودقيقًا فيما نسبه إليه، متحريا تمحيص المسائل وغربلتها ما أمكنه ذلك.

وحاول التفتازاني في شرحه أن يكون منهجه متكاملاً إلى حد بعيد؛ لذلك رأيته ببدأ بذكر الحد اللغوي للكناية، ولا يكتفي بذلك، بل يعمد إلى تفسير بعض العبارات تفسيرًا لغويا إلى جانب استعانته بمباحث نحوية، كالاسناد والإضافة.

وجملة الأمر: أن التغتاراني لا يخرج في شرحه عما اتسمت به مدرسة السكاكي من سمات؛ أهمها اصطناع المنطق في تحليل المسائل، واسستنباط الاحكام، وذكر الاحترازات، والستقليل من الشواهد والأمثلة، وهي منظاهر لا يخلو منها المطول، وهو إلى جانب ذلك رجل يمتلك حسًّا نقديا نافلًا إلى جوهر المسائل البيانية مكَّنه من رد كثير من الافكار التي جاء بها القزويني.

 تناول العلامة عبد الرحمن السيوطي (ت 911 هـ) الكناية والتعريض في كتابه «الإتقان فـي علوم القرآن»، وكـان على عادته شـغوقاً بـالجمع والتلخـيص، غيـر قانع فيهما، ولا موليًا ظهره للسابقين عليه من علماه البيان. وكان نزّاعا إلى التركيز والتدقيق، مغاليا في ذلك ما استطاع الغلو، مستعينًا بزاده المعرفي الهائل من نحو ولغة وفقه وأصول ومنطق في بحثه أهم المسائل البيانية التي منها الكنابة.

ويبدو من أول وهلة في حديث عنها أنها وإن تكن أبلغ من التصريح إلا أنها لا ترتقي لدرجة الاستمارة؛ قال السيوطي: قوالاستمارة أبلغ من الكناية كما قال في عروس الأفراح، إنه الظاهر؛ لأنها كالجامعة بين كناية واستمارة، ولانها مجاز قطمًا، وفي الكناية خلاف (11)؛ الاستمارة بحسب رأي بهاء الدين السبكي - وقد تابعه السيوطي في ذلك - تضوق بلاغتها الكناية، وخاصة هذا النوع المسمى بالاستمارة المكنية (2) الذي يتم فيه إضمار المشبه فلا يُصرَّح به، ولكن يُرمز إليه بشئ من لوازمه، فهي بذلك تتعدى الكناية في عدم التصريح والحفاء، وفي إحداث المتداعي الذي يفجر في ذهن المتلاعي الذي يفجر

والاستمارة أبلغ من الكناية لكونها مجازا؛ قال السكاكي: وسسي هذا النوع من المجاز استمارة ألكان التناسب بينه وبين معنى الاستمارة ((3) في حين اختلف في وضع المجاز استمارة في خين اختلف في وضع الكناية فقيل: إنها مجاز، وقيل: بل حقيقة، وقيل: بل إنها وسط بين المجاز والحقيقة، وقد أورد صاحب بغية الإيضاح شرحًا لتلك المسالة بقوله معلقًا على آراه القزويني: وجرى الخطيب في هذا على المشهور من أن الكناية قسم آخر غير الحقيقة والمجاز، وعلى وقيل: إن الكناية تقد إلى المنى المجازي، وعلى هذا تكون الكناية نصمًا من الحقيقة، وقيل: إن الكناية تارة يُراد بها المنى المجازي لدلالة المنى المجازي لدلالة المنى المجازي لدلالة المنى المجازي فتكون حقيقة، والحلاف في مثل هذا لا المنى المجازي.

<sup>(1)</sup> الإتقان في حلوم القرآن 2، 61. وقد قبل في الاستعارة: •هي استعمال اللفظ في خير ما وُضع له لعلاقة المشابعة بين المعني المشول حنه والمثول فيه، مع قبرينة صارفة عن إرادة المعنى الأصلي ليست إلا تشبيسها مخصرًا، لكنه أبلغ منه... وهواهر البلاغة ص 244.

<sup>(2)</sup> قال الخطيب النزويني في تعريضها: فقد يضمر التشبيه في النفس ضلا يصرح بشيء من أركاته صوى لفظ المشبه، ويدل عليه بأن يكون هناك أمر ثابت حساً أو عقلاً أجري عليه اسم ذلك الأمر؛ فيسمى التشبيه استعارة بالكتابة، أو مكنًى منه، وإثبات ذلك الأمر للمشبه استعارة تضيلية، والمكم في ذلك قول ليد:

وخداةً ربح قد كشفت وقرة إذ أصبحتُ بيد الشمال زمامها

نؤنه جمل للشمال يذك ومعلوم أنّه ليس هناك أمر ثابت حسّاً أو مقلا أغرى البد عليه؛ بنية الإيضاح 3، 132، 133.

<sup>(3)</sup> مفتاح العلوم، ص 369.

<sup>(4)</sup> بنية الإيضاح 3، 150.

ويظهر لي أن السوطي يعتمد في إسرار هذه الحجج على المنطق الصرف ا إذ لا يستطيع هو أو غيره أن ينكر التفاوت الحساصل في أمثلة الاستعارات، ولا ذلك التفاوت الواقع أيضًا في أمثلة الكنايات، ومن ثم فيإن الادّعاء بتسفوق الاستعارة على الكناية باعتبار المذكور أمر نسبي للغاية. وبذلك يكون الاحتكام إلى مقايس محددة، وفي جميع الاحوال مخلاً بتلك النسبية التي لا تحكم الفن وحده بل الكون كله.

ثم أورد السيوطي تعريف علماء البيان للكنابة بقوله: اوعرفها أهل البيان بأنها لفظ أويد به لازم معناه (1). وهم يتأولون المراد من ذلك بقول بعضهم: ((لفظ) خرج عنه سا دل مما ليس بلفظ كالإشارة، (أويد به) خرج به لفظ الساهي والسكران، (لازم معناه) خرج به السلم اللي يراد به نفس معناه، وهو الحقيقة العسرفة، وقد تعقدم أن المراد باللزوم هنا مطلق الارتباط ولو بعرف لا اللزوم العقلي ... ، (2).

والتعريف يتجاهل جواز إرادة المعنى الحقيقي وهو أول بنية في الـتعبير الكنائي؛ كقولك: كثير الرماد، كناية عن المضياف، فإنه يجوز أن يراد كثير رماد القدر على وجه الحقيقة، وكأن المتجاهلين يعتدون بالمعنى البعيد المقصود في الكناية.

ثم أورد تعريف الإمام الطيبي وهو: «تركُ التصريح بالشيء إلى ما يساويه، فينتقل منه إلى الملزوم هذا . (3) وفيه فاندتان، هما: عدم التصريح بذكر الشيء، والانتقال إلى الملزوم، وهو المعنى البعيد، ولا يكاد القارئ يحفلُ بعد هذا بأمثلة توضّح دلالة الحد وأبعاده الإيحائية الرامزة والمؤثرة.

فأما ورود الكناية في القرآن (4) فمسألة يرى السيسوطي أنه نظر إليها في ضوء إثبات المجاد في القرآن أو نفيه ، باعتبارها شعبة منه ؛ فالذين يتصدّون لتنفسير القرآن الكريم، ولا يقولون منه إلا بالظاهر ، لا يثبتون للمعنى إلا الدلالة الواحدة، وهم بذلك ينكرون ضمنيا المجاد فيه ، بخلاف الذين يتأولون الآيات ويرون أن فيها ما يحتمل أكثر من دلالة ، فإنهم يقرّون بمجازات القرآن .

<sup>(1)</sup> الإتقان في علوم القرآن 2، 61.

<sup>(2)</sup> عروس الأفراح، ضمن شروح التلخيص 4، 237.

<sup>(3)</sup> الإتقان في علوم القرآن 2، 61، والنبيان في البيان، ص 406.

<sup>(4)</sup> الإتقان في علوم القرآن 2، 61.

وقد فصل ابن تيمية تلك الفكرة على نحو واضع بالقول: إنه استممال حادث، وإنما هذا اصطلاح حادث والغالب أنه كان من جهة المعتزلة ونحوهم من المتكلمين و فإنه لم يوجد هذا في كلام أحد من أهل الفقه والأصول والتفسير والحديث ونحوهم من السلف . . . ه (1). وقد يكون في هذا عين الصواب؛ لانشغال المعتزلة بالرد على الملحدة والذين يطعنون على القرآن في بعض دلالاته، ويفهمونها فهما سطحباً من مثل الباطنية وغيرهم، هذا إذا أضفنا لللك طريقتهم في الجدل التي كانت تؤدي بهم إلى الفوص في فهم الآيات وتأويلها تأويلاً بعيداً، ومن ثم نظروا إلى النصوص على أن منها ما هو حقيقة ومنها ما هو مجازاً.

ومن اللافت أن السيوطي أجمل آراء العلماء في الكناية وجعلها في أربعة مذاهب بي:

النام حقيقة؛ قال: ابن عبد السلام ـ وهو الظاهر ـ لانهـ استُعملت فـيما
 وضعت له وأريد بها الدلالة على غيره.

الثاني: أنها مجار. والثالث: أنها لا حقيقة ولا مجار، وإليه ذهب صاحب التلخيص لمنعه في المجار أن يراد المعنى الحقيقي مع المجاري وتجويزه ذلك فيها.

الرابع: وهو اختيار الشيخ تقي الدين السبكي \_ أنها تنقسم إلى حقيقة ومجاز، فإن استعملت اللفظ في معناه مراداً منه لازم المعنى أيضا فهو حقيقة، وإن لم يرد المعنى بل عبر بالملزوم عن اللازم، فهو مجاز لاستعماله في غير ما وضع له. والحاصل أن الحقيقة منها أن يستعمل اللفظ فيما وضع له ليفيد غير ما وضع له، والمجاز منها أن يويد به غير موضوعه استعمالاً وإفادة الأ<sup>(2)</sup>. وهي اعتبارات مبنية على أسس منطقية لا تبعد عن النظر إلى الكناية على أنها مجاز أو حقيقة. فأما الرأيان المتبقيان فهما تابعان للأولين.

وأما أغراض التعبير بالكناية أو الفائدة منها فقد أجمله السيوطي فيما يلي:

أحمدهما: التنبيب على عمظم القمدرة؛ كمقموله تعمالى: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَفَكُم مِن نَفْسِرٍ وَاحْدُهُ ... ( الأعراف]: كناية عن آدم.

وثانيها: ترك اللفظ إلى ما هو أجـمل؛ منه مثل: ﴿إِنْ هَلَا أَخِي لَهُ بِسُمُ وَبِسُونَ نَعْجَةُ وَلِيَ نَعْجَةٌ وَاحِدةً ... ﴿ إَنَ اللَّهُ اللَّهِ عَنْ المرأة على عادة العرب في ذلك؛ لذلك لم يذكر القرآن امرأة باسمها؛ لكون أن علية القوم كانوا يتحرجون من ذكر الحرائر، اللهم

<sup>(1)</sup> ابن نبعية، الإيمان، ص 80.

<sup>(2)</sup> الإنقان في علوم القرآن 2، 53، 54، وراجع فنون البلاغية، ص 174.

ما ورد في ذكر الله لمريم باسمها، فإن ذلك كان بَعْد ادعاء النصارى عليها ما ادَّعوا، وهو كونها من عباده هي والمسيح عيسى ابن مريم عليهما السلام الذي نسب إليها ولا أب له.

وثالثها: أنه يلجأ للكناية تنزيها عا يستقبح ذكره؛ مثل الكتاية عن الجماع بالملامسة والمباشرة والإفسفاء والرفث والدخول والسر والمراودة، ومسئل قوله تعالى: ﴿ ... ولكن لأ تواعدُوهُنْ سِرًا ... ﴿ ﴾ [البقرة]، وقوله تعالى: ﴿ نَسَاؤُكُمْ حَرَثُ لَكُمْ ... ﴿ ﴾ [البقرة]، وقوله تعالى: ﴿ نَسَاؤُكُمْ حَرَثُ لَكُمْ ... ﴿ ﴾ [البقرة]، قوله البقرة: وقد رؤي عن ابن عباس قوله: المباشرة: الجماع، ولكن الله يكني، وأسند إليه قوله أيضًا: إن الله كريم يكني ما شاه. وإن الرفث هو الجماع، وقد كنى عن البول ونحو، بالفائط؛ كقوله تعالى: ﴿ ... أَوْ عَما المُعْمَ مِنَ اللهُ اللهُ كُلُهُ الناماء : وأصله المكان المطمئن من الأرض، وكنى عما يتبع الأكل بقضائها؛ كقوله تعالى: ﴿ ... كانا يأكلان الطفام... ﴿ وَيَا بَلُكُ فَاقِهُ ﴿ لَ ﴾ [المائدة]. وقد يكنى عرب معمة بطهارة الثوب وعفة الذيل، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَيَا بَلكُ فَاقِهُ ﴿ لَ ﴾ [المائدة].

رابعها: وتكون الكناية للبلاغة والمبالغة؛ نحو قوله تعالى: ﴿ أَوْ مَنْ يُنشَأُ فِي الْحَلَيْةُ وَهُوْ فِي الْخَصَامُ غَيْرُ مُبِينَ ۞ ﴾ [الزخرف]؛ كنابة عن النساء بأنهن ينشأن في الترقّة والتزين الذي يصرف عن النظر في الأمور ودقيق المعاني، والغاية منه نفي ذلك عن الملائكة.

وخامسها: قصد الاختصار؛ كان يكنى عن ألفاظ عديدة بلفظ واحد؛ كقوله تعالى: 
﴿ ... لَبِسُ مَا كَانُوا يَلْمُلُونَ ﴿ ﴾ [المائلة]، وقوله : ﴿ فَإِنْ لَمْ تَلْمُلُوا وَلَنْ تَلْمُلُوا ... ﴿ وَإِنْ لَمْ تَلْمُلُوا وَلَنْ تَلْمُلُوا ... ﴿ وَإِنْ لَمْ تَلْمُلُوا مِنْ مَلْلُهُ ... ﴿ وَإِنْ لَمْ تَلْمُلُوا مِنْ مَلْلُهُ ... ﴿ وَلِيهُ إِنَّا لِلْمُ تَاتُوا بِسُورة مِنْ مَلْلُهُ ...

وسادسها: التنبيه على مصيره؛ مثل قوله تعالى: ﴿ ثُبُّ يَدَا أَبِي لَهُم ... ۞ ﴾ [المد]؛ أي جهنمي مصيره إلى اللهب.

ويختم السيوطي تلك الفوائد بقول بدر الدين بن مالك: •إن العدول عن التصريح إلى الكناية يكون لفائدة، كالإيضاح أو بيان حال الموصوف أو مقدار حاله، أو المقصد إلى المدح أو اللم أو الاختصار أو الستر أو الصيانة أو التعمية والإلغاز، أو لملتعبير عن الصعب بالسهل، وعن المعنى القبيح باللفظ الحسن، (1).

ومعلومٌ أن هذه الفوائد أو الأسباب التي تدعو للكناية بدل التصريح هي نفسها التي وردت بكتاب بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي (ت 794 هـ) البرهان في علوم القرآن (2)، وهي مستقرأة - على ما يبدو - من دلالة الكنايات القرآنية بحسب ورودها

<sup>(1)</sup> الإنقان في علوم القرآن 2، 61، 62.

<sup>(2)</sup> راجع البرهان في علوم القرآن 2، 301، 302، 303، 307، 308، 309.

في الأبات الكريمة، وفيها بعض النكات التي تُظهر لك بلاغة التمبير الكنائي وافضلية الاعتماد عليه أكثر من التصريح لما يتضمنه من إيجازا وتدليل على قدرة الخالق، والبعد عما تشمئز النفوس عند الاستماع إليه من مكروه الألفاظ إلى ما يجعلها تنقاد إليه طواعية بفعل تأثيره السحري، ومن كنايات القرآن ما يُوقفك على حسن الأدب ومكارم الاخلاق التي خُوطبت بها البشرية خطابًا فيه احترامٌ للمشاعر وبعد عن اللغو والفضول. ولا بد من التذكير أن تلك الفوائد الخاصة بالنص القرآني جامت على منوال الخصائص الخطابية العربية، التي كانت صائدة في أوصاطهم.

وأما فوائد الكتابات التي ذكرها أبن مالك في المصباح فأقرب إلى كتابات الأدباء، وإلى المظاهر الأسلوبية التي تدل على بلاغة أصحابها وطول باعهم في ضروب القول. وينبه السبوطي إلى نوع من الكتابات استنبطه الزمخشري من بعض الآبات القرآنية، وهو دان تعمد إلى جملة من معناها على خلاف الظاهر، فتأخذ الحلاصة منها من غير اعتبار مفرداتها بالحقيقة والمجاز، فتعبر بها عن المقصود؛ كما تقول في نحو: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْقِ اسْتَوَىٰ ﴿ وَهَا الله الله الله وَالله الله وَالله الله وَالله والله والمعنى الله والزمر]، كناية عن عظمته وجلالته من غير ذهاب بالقبض مفويات بهجنه .. ﴿ وَالرَّمْ الله والله والله والمعنى الله والدهن إلى جهتين حقيقة ومجازه (١). ومن المؤكد أن هذا النوع بمتنع فيه إرادة المعنى الحقيقي لعدم جواز إرادته أصلا، حتى لا ينصرف اللهن إلى فكرة التجسيم المنافية الحقيقي لعدم جواز إرادته أصلا، حتى لا ينصرف اللهن إلى فكرة التجسيم المنافية محصلة لمدلول جملة كاملة، لا لفظ واحد، بخلاف مجئ الكنايات في المقرد والمركب معاً.

ويورد السبوطي نوعاً يعتبره من أتواع البديع التي تشبه الكناية، ألا وهو الإرداف الذي يرجع الفضل في تسميته إلى قدامة بن جعفر كما هو معلوم؛ قال السيوطي: «وهو أن يريد المتكلم مسعنًى ولا يعبس عنه بلفظ الموضوع له ولا بدلالة الإشارة، بل بلفظ يرادفه (2).

<sup>(1)</sup> الإنقان في علوم القرآن 2، 62، وراجع الكشاف 4، 26.

<sup>(2)</sup> الإنقان 2، 26. وقال للمجم للقسطل في طوم البلاغة ص 58: فوفركي الحموي بين الإرداف والكتابة، وقال: الانتهام وقال: الكتابة مي الإرداف بعيته عند علماء البيان، وإنما أثمة البديع كلفامة والحالي والرماف بقالوا: إن الفرق يبيما ظاهر، والإرداف: هو أن يريد المتكلم معنى فلا يذكره باللفظ للوضوع له باللغة ولكن يجيء إلى معنى هو ردفه وتابعه في الوجود...».

ثم لا يفتا السيوطي يضرب له الامشال من القرآن الكريم من مثل قوله تمالى: 

(...واستوت على المردي ... ﴿ ﴾ [هود]، حقيقة ذلك جلست، فعدل عن اللفظ الخاص إلى معنى مرادفه، لما في الاستواه من الإنسعار بجلوس متمكن؛ لا زيغ فيه ولا ميل، وهذا لا يحصل من لفظ الجلوس، وقوله تعالى: ﴿ فِهِنْ قَاصِراتُ الطَّرْف ... ﴿ ﴾ [الرحمن]. الأصل: عفيفات، وعدل عنه للدلالة على أنهن مع العفة لا تطمع أعينهن إلى غير الرواجهن ولا يشتهن غيرهم، ولا يؤخذ ذلك من لفظ العقة (1).

وقد تكون دلالة المصطلح - التي تقرب في حقيقة الأمر من الترادف بمفهومه اللغوي المشفة إلى حد بعيد عن المراد به، فهو يحصل في الذهن بتعين المعنى المراد، ثم يقوم الذهن باستحضار معنى آخر مساوٍ له أو مرادف، فيعبر به بدله، ومن أمثلته الشائمة قولهم: فلان طويل النجاد، والمراد به طول القامة. ولك بعدئذ أن تتصور ما أضافه التعبير الإردافي من تأثير في السامع، ومن وصف تصويري للموصوف.

وقد يكون من اللافت التذكير بأن الوسائط تكاد تكون منعدمة في هذا النوع، بحيث يتوصل إلى المقصود بطريقة لا تتطلب جهداً فكريًا.

ثم يورد السيوطي الفرق بين الكناية والإرداف كسما يراه بعض العلمساء، وهو «أن الكناية انتقال من لازم إلى ملزوم، والإرداف من مذكور إلى متروك<sup>(2)</sup>.

والإرداف: هو الكناية عند آخرين كـما أشار إلى ذلك الحمسوي؛ قال: «الكناية هي الإرداف بعينه عند علماء البيان...ه(<sup>3)</sup>.

ومن البين أنه إذا كان الفرق ينحسصر في الانتقال من الكناية إلى المعنى البعسيد، فإن درجة الحسفاء تكون أكشر كثافة من الإرداف، بينما يكون التناسب والستبعسية بين المعنى المتروك واللفظ المعبر به، وهو الرديف، هما الرابط بينهما.

الإتقان في علوم القرآن 2، 62، 63.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق 2، 63.

<sup>(3)</sup> المعجم المقصل في علوم البلاغة، ص 58.

ويخلص السيوطي إلى الفرق بين الكناية والتعريض موردا رأي الزسخشري<sup>(1)</sup> وابن الأثير، وقول بهاه الدين السبكي في كتابه «الإفريض في الفرق بين الكناية والتعريض»: الكناية لفظ استعمل في معناه مراد به منه لازم المعنى، فسهي بحسب استعمال اللفظ في المعنى حقيقة، والتجوز في إرادة إفادة ما لم يوضع له، وقد لا يراد بها المعنى بل يعبر بالملزوم عن اللازم وهي حيثلا مجازه...

وأما التعريض: فهو لفظ استعمل في معناه للتلويح بغيره؛ نحو: ﴿...بَلُ فَلَهُ كُبِرُهُمْ هُذا... ۞ [الانبياء]، نسب الفعل إلى كبير الاصنام المتخلة آلهة لما يعلمون إذا نظروا بعقولهم من حجز كبيرها عن ذلك الفعل، والإله لا يكون عاجزًا فهو حقيقة آبدا،(2).

فالسبكي لا يرى الفرق إلا من ناحية أن الكناية حقيقة ومجاز في آن واحد، بينما يكون التعريضُ حقيقة أبدا، وهو منجانب للصواب؛ إذ هو عند علماء البيان: (أن يُفهم من اللفظ معنى بالسياق والقرائن، من فير أن يقصد استعمال اللفظ فيه أصلاً، ولذلك فإن التعريض يكون بالحقيقة، كما يكون بالمجاز والكناية،(3).

ومن أجل ذلك اعتبره بعض البلاهيين نوعًا من أنواع الكنايات؛ إذ ثمة ما يجمعهما في أذهان النقاد والبلاغيين، وهو: «أن دلالة الكناية كدلالة التسريض في أن كلا منهما لم يصرح فيه بالألفاظ المدالة على المعنى المقصود، حتى جاء البلاغيون الذين حاولوا التمييز بين الكناية والتعريض، ووضع حدود فاصلة بينهما (4)، حتى أضحى العموم وشدة خفاء التعريض أهم ما يميزه عن الكناية.

ويورد السيوطي رأي السكاكي (5) في التعريض الذي يساق من أجل موصوف لا يأتي فيه ذكر له. أو ذلك الذي يتم بتوجيه الخسطاب فيه إلى المخاطب ويراد به غيره. وسمى

<sup>(1)</sup> قال الزمخشري: الكتابة: ذكر الشيء بغير لقطه للوضوع له، والتعريض: أن تذكر شيئاً يدل به على شيء لم تذكره، وقال ابن الأثير: الكتابة: ما دل على معنى يجوز حمله على الحقيقة وللجاز بوصف جامع بينهما، والتعريض: اللفظ الدال على معنى لا من جهة الوضع الحمقيقي أو للجازي...» الإكتان في علوم القرآن 2، 62.

<sup>(2)</sup> الإثنان في علوم القرآن 2، 63.

<sup>(3)</sup> مصطلحات بياتية، ص 188.

<sup>(4)</sup> البيان العربي، ص 249.

<sup>(5)</sup> الإنقان في علوم القرآن 2، 63.

التعريضُ تعريضًا؛ لما فيه من إصالة الكلام إلى جانب مشارًا به إلى جانب آخر؛ ومنه قولهم: نظر إليه بعرض وجهه: أي جانبه.

وقد تضمن كلامُ السكاكي إشارةً إلى ما يسمى التعريض بالكناية، ومن أسئلنه: المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده. كسما تفسمن نوعًا آخرً، والذي من أمثلته قولهم: السلام على من اتبع الهدى ، تعريفنًا بمن لم يتبع هدى الله.

وقال الـزركشي: إنه الدلالة على المعنى من طريق المفهوم، وسـمي تعريفًا؛ لان المعنى باعـتباره يفهم من عرض اللفظ؛ أي من جـانبه، ويسـمى التلويح؛ لأن المتكلم يلوح منه للسامع ما يريده (1).

ويكاد هذا المفهوم ينطبق على جميع ما ذكرناه من خصائص التعريض، وإن لم يبين الفرق الواضح بينه وبين الكناية، أو إن كان نوعًا منها على سبيل المثال.

ويرى السبكي أن التعريض قسمان: ما يراد به معناه الحقيقي ويشار به إلى المعنى الآخر المقصود بالتعريض؛ كقول الآخر المقصود، وما لا يراد به ذلك، بل يضرب مثلاً للمعنى المقصود بالتعريض؛ كقول إبراهيم عليه السلام: ﴿ ... بل فَعَلَا كَبِرُهُمْ هَلَا... ﴿ آلَانْبِياء آلَاكُ اللهُ وَاللهُ يَكِمُ بِينَ القسم الثاني القسمين في مجئ الأول مرادًا به ظاهره ومعناه الحقيقي، في حين يقع في القسم الثاني التعيل للمعنى المراد بمعنى آخر يتوصل به إلى فائلة التعريض.

فأما فوائد التعريض<sup>(3)</sup>: فإنها - بحسب الإسام الطبيي - تكمن في التنويه بجانب الموصوف، أو التلطف به، والاحستراز عن المخاشنة، أو لاستسلواج الحصم إلى الإذهان والتسليم، أو الذم، أو الإهانة والتوبيخ. وهي أضراض منها ما ورد في القرآن الكريم، ومنها ما جاء في كلام العرب، وخاصة الذي تقع فيه الكناية عن الصفات والموصوفين.

عرض السيسوطي للكناية والتمسريض، وكان معولاً في أكثر ما أورده على بقية العلماء، ملخصا لاتوالهم، ناصًا على ذكرهم تارة، ومعرضًا عن ذلك تارة أخرى. ولم تبتمد المسائل التي وقف حندها عن تلك التي تناولها المبلافيون في مؤلفاتهم من مثل تعريف الكناية، والفرق بينها وبين للجار، وتحقيق ورودها في القرآن الكريم، وفائدة التعبير بها والفرق بينها وبين الإرداف والتعريض.

<sup>(1)</sup> البرمان في علوم القرآن 2، 311.

<sup>(2)</sup> الإنقان في علوم الغرآن 2، 63.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق 2، 63.

وكانت أهم مصادره هي: «البرهان في علوم القرآن» للزركشي، و«المثل السائر» لابن الأثير، و«مفتاح العلوم» للسكاكي، و«الكشاف» للزمخشيري، و«الإغريض في الفرق بن الكناية والتعريض» لبهاء الدين السبكي، و«التبيان في البيان» للطيبي.

ولم تتمد مزية السيوطي العسرض والتبويب، وإيراد الأسئلة والشواهد التي نراه في اكترها مسبوقًا فيها من غيره من العلماء، وكان منهجه في التحليل والتلخيص مزيجًا من المنطق والأدب، بحيث يبدو في الإكثار من الأسئلة والشواهد، والسعد عن السعقبيد اللفظي والمعنوي.

ومهما بكن فإن غرض السيوطي كان تلخيص أقوال العلماء في التعبير الكنائي، وتبيان قيمته التعبيرية، ومن ثم لم يعن بالاعتراض على تلك الأراء والأحكام، فجاء نلخيصه خاليًا من كل إضافة تدل على أصالة وقوة شخصية.

ونود أن نختم المقول في هذا الفصل بكلمة نوجز فيها جهود القدماء في بحث الكناية الله أن ظهر الكناية الله أن ظهر الكناية الله أن ظهر التحول واضحًا في فهم هذه الصورة البيانية من خلال وضع التعريف العلمي الدقيق، والتقسيم الفني المفبوط، وإبراز القيمة التعبيرية الحقيقية للكناية.

تتمثل جهود القدماء في إعطاء مفهوم عام للكناية في أولى مراحل البحث فيه، وهو المفهوم اللغوي الذي أخذ يتشكل شيئًا في أذهان علماء اللغة من طبقة الخليل بن أحمد وسيبويه وفيرهما. وكان أهم معين عليه في ذلك النص المقرآني المين، وكلام العرب؛ لكون أن الكناية أسلوب بياني من أساليب العربية، ثم ما لبث هذا المفهوم يتسع ليشمل أكثر من صورة أدبية، كالمجاز المرسل والكناية إبان القرن الثالث الهجري، وكان الوعي بهذا الأسلوب ما يزال \_ آثماك \_ في مرحلة تشكله وصياغته، حتى أفرز ذلك كله ما تجمده من حسن صياغة لحده على يد قدامة بن جعمفر الذي يعود إليه الفضل في محاولة وضع تعريف يجعله يتميز به عن فيره من الصور، وتجمد ذلك الوعي أكثر في قيام الأدباء مشرقا ومغرباً بالاحتفاء بالتأليف في الكنايات مشلما هو شأن ابن عبد ربه، وأبو منصور الثمالي، بحيث يعتبر كتاب هذا الأخير وثيقة هامة للتعرف على للجتمع وأبو منصور الثمالي، بحيث يعتبر كتاب هذا الأخير وثيقة هامة للتعرف على للجتمع وأبو منصور الثمالي، بحيث يعتبر كتاب الما الشيس بين الأدب العربي والأدب الفارسي والأدب الفارسي والأدب الفارسي والأدب الفراء وإشارات البلغاء، وكتاب محمد بن عصر الرادوياني، الجسرجاني وكنايات الأدباء وإشارات البلغاء، وكتاب محمد بن عصر الرادوياني، وترجمان البلاغة، ومن المؤسف ألا نجد من البلاغين من يتبع مظاهر التأثر المتبادل بين المتحدان البلاغة، ومن المؤسف ألا نجد من البلاغين من يتبع مظاهر التأثر المتبادل بين

الادبين، اللهم ما تجده من إشارات خياطفة في المثل السيائر،، وفي الطراز، للعلوي وهما إشارتان لا توقفاننا على التتاتج الفعلية لعملية التباثر وظروفه وملابساته ومظاهره العديدة المتعلقة بالصورة الكنائية.

وكان عبد القاهر الجرجاني صاحب فيضل لا ينكر على مسائل البيان العربي، ومنها الكناية؛ لكونه يُعتبر أهم بلاغي على الإطلاق يصوغ ميفهومًا للكناية، ووضع لها الاقسام، وبيَّن فائدة التمبير بهسا، وضرب لها الامثال، وحللها تحليلاً ادبيًا معتملًا على الذوق والإحساس الفني الرفيع، وقد ظلّت جهوده بمثابة النبراس الذي يستهمئ به الباحثون منذ القديم إلى يومنا هذا.

ولم يلبث البحث الكناتي أن شهد تحولاً كبيراً تمثل في إقحام المباحث المنطقية والفلسفية في البلاغة التي تعتمد على الحس الفني واللوق السليم النافذ لجوهر التجارب الادبية، وكان ذلك على يد الفخر الرازي والسكاكي وأتباعهما، وهو ما يُعرف بالمدرسة الكلامية التي تقابل مدرسة عبد القاهر الجرجاني ومن تبعه، وكان يبدو أن ثمة من يريد التحلل من منهج السكاكي وأتباعه، فأخلذ يبحث عن طريقة يمزج فيها الطابع الادبي والكلامي، وكان رائد ذلك الاتجاه هو ابن الأثير.

ومن الجدير ذكره أن الكناية تعددت أسماؤها واختلفت باختلاف البلاغيين؛ فهي الكناية والتمريض، والإرداف، وهي التبيع والشجاوز، وما إلى ذلك من التسميات التي تدل على أن مفهوم الكناية كان آنذاك في طريقه إلى التشكيل والصياغة.

ولقد أجهد السلاغيون أنفسهم في السحث عن أمور جانبية كان بالإمكان تلافي الحوض فيها من مثل العناية بالتنفسيم على حساب إبراز الجوانب الفنية والذوقية في التعبير الكنائي والبحث في تأصيل الكناية أهي من الكنية أم من الستر، والفرق بينها ويين المجاز إن لم تكن شعبة منه.

ومن اللافت أن طابع التقليد في البحث الكنائي يظهر أكثر ما يظهر في إعادة الأمثلة والشواهد وتناقلها من صالم لآخر، حتى غذا ذلك نوعًا من الاجــــــــــرار المملّ الذي يعدم كل أصالة وابتكار.

ولم يتعد بحث الكناية عن المسار التاريخي للمسائل البيانية كلها؛ إذ وجدنا الخطيب الغزويني في تلخيصه وشرحه يصل بالطريقة الشقريرية إلى أوجها، فيقوم العلماء بشرح للخيصه والتعقيب عليه كما هو شأن السبكي والتعتاواني، وبذلك عدمنا كل إضافة يمكن أن تضاف للكناية.

## الفصل الرابع

## الكناية وجهود المحدثين

توطئة، وتتضمن محاولات النهضة بعلوم البيان، والتوطيق بين بلاغة العرب وبلاغة المجم،

لم تكد بوادر النهضة العلمية الحديثة تشع بأنوارها على العالم، حتى قام حسماة اللسان العربي يبحثون عن السبل والوسائل التي تكفل لهم مسايرة ركب التقدم العلمي، الذي كان يعقوده علماء الخرب ومفكروه، وكان تصورهم يضرض عليهم العودة إلى الترات العربي بكل أصنافه المرفية؛ ففي البيان كان لزامًا عليهم «أن يرجعوا إلى أمهات الكتب المدونة في هذه الفنون، ويطرحوا مختصراتها وراءهم ظهريًا، ويأخذوا الثمر الجني من كتب المتقدمين الذيس كتبوا فيها . . . ثم يضعوا ذلك في قالب سهل التناول على طاليه، إلى بعض تطبيقات ومحاذج تنضاف إلى أبواب الكتاب، (1).

ومن المؤكد أن الانطلاق نحو النهضة الفعلية في البلاغة لم يحصل إلا بعد دراسة المخصات والشروح لاهم الكتب البلاغية؛ إذ فظلت كتب الشروح والتلخيصات تُلرَّس في معاهد العلم وقاعات الدرس إلى وقت قريب، حتى استيقظ العلماء ونشطت حركة التأليف، وشملت النهضة العلمية كل مرافق الحياة، عما أضفى على علوم البلاغة نسمات اللوق الصافية، وأعاد إليها شبابها واستردت قوتها وأصالتها، فعرضت في ثوب قشيب، وفي يسر وسهولة، بعيدًا عن المتاقشات العقلية المنطقية الجافة، 20. وفي خضم ذلك كانت النظرة تميل إلى أن الجهود يجب أن توجعه إلى تخليص البلاغة العربية من طابع العلمية الذي اصطبغت به، وظل قالبًا عليها، عما أدى إلى جمودها وعدم انطلاقها تكون كذلك، فسهي بتحولها إلى علم أو علوم، تكون قد تخلت عن فطريتها؛ وفقد تصور شيوخنا أن العلمية كانت أخطر المزالق التي سقطت فيها البلاغة؛ وتبرير ذلك أنها تصور شيوخنا أن العلمية كانت أخطر المزالق التي سقطت فيها البلاغة؛ وتبرير ذلك أنها دراسة ذوقية جمالية، فتحولها إلى العلمية المنهجية فيه قضاء على معظم جمالياتها» (3).

وكان الانتصار للبلاغة - على ما يبدو - هو الغالب في النهاية، خاصة بعد الصحوة العلمية المتمثلة فسي الاطلاع على بلاغة العجم التي وسسمت نظرة العلماء والبساحثين، وجملتهم يرتادون المجالات والأفساق النصائية السي يمكن أن يرتادها البلاغي ويشسملها

<sup>(1)</sup> أحمد مصطفى الراغي، تاريخ علوم البلاغة والتعريف برجالها، ص 42.

<sup>(2)</sup> عبد الفتاح لاشين، المعاني في ضوء أساليب القرآن، ص 30.

<sup>(3)</sup> أديات البلاغة العربية قراءة أخرى، ص2.

باهتمامه؛ وفي دلك يقول محمد عبد المطلب: «واللافت أن اردياد العناية بالبلاغة كان عبهات طارئة، نتيجة لاتصالنا بالتيارات النقدية الوافدة... فإذا كانت التيارات الجديدة قد شغلت نفسها بتحليل أدوات اللغة بكل طاقاتها التأثيرية والإقناعية، وبكل مهامها الانفمالية؛ فإن المهمة نفسها قد شغلت البلاغة القديمة،(1).

وقد نجم عن ذلك التشابه في الجمهد النظري أو الإجرائي محاولة للتوفيق بين التوجهين كان يسفر في بعض الأحيان عن الانطباق بينهما - كما هو الشأن بين منجزات الاسلوبية الحديثة وجهود عبد القاهر الجرجائي في كتابيه وأسرار البلاغة وودلائل الإعجازة، وحتى غدت الاسلوبية بديلاً مشروعاً للبيان يحل محله ويتغذى من روافده، كما أصبحت البلاغة بذلك ودراسة هامة تقع في نطاق ما يُعرف في اللغويات الحديثة باسم الاسلوبيات (2).

وقد يكون من المجدي تلمس ما تركه لقاء بلاغة العرب ببلاغة العجم من آثار المحكست حينًا في جلب المصطلحات، وحينًا آخر في المسائل الإجرائية المتعلقة بمناهج التحليل وسبله وطرقه. وقد نجم عن ذلك أيضًا ظهور قيم فنية جديدة لا عهد للأدب العربي بها، وقد أبى بعض الأدباء إلا أن يشرع الباب واسعًا أمام تلك القيم الجديدة، ورأى أنه لا يعبب الأدباء - وهم فسرسان الكلام - أن يستعملوا من أساليب البيان ما شاءوا، ما دام لا يخرج بهم ذلك عممًا ألفه البيان العربي، ولا يؤدي إلى الغموض والتعقيد؛ يقول أحمد حسن الزيات: «والبيان العربي لا يأبى هذا النوع من المجاز، إذا كانت علاقته قريبة، ومناسبته ظاهرة، فإذا أدى إلى التعقيد المعنوي ببعد اللزوم في الكتابة، أو ضرابة العلاقة في المجاز؛ كالكتابة بتصوع الجبين عن خلو الملامع من الدلالة، كان ذلك هو العيً الذي يناقض البيان، واللبس الذي يناهض البلاغة»(3).

ونحن نكون من الجماحدين إذا قصرنا التحول الذي حدث في بياننا وأدبنا على وعينا بالتراث؛ لكون أن العامل الحارجي لا يقلّ شائًا عنه بأي حال من الاحوال، وهو يتمثل - كما أسلفنا - في اتصالسنا بالحياة التي حملتها لنا رياح التحسفر التي جملتنا نهب من نومنا ونستيقظ على أنماط جديدة من الحيش، وطرائق جديدة من التفكيسر؛ اأي أنه نشأت قيم جديدة في التفكير والحياة، وفي تلوق الفن والادب، وكل ذلك كان له أبعد

<sup>(1)</sup> أدبيات البلاغة العربية قراءة أخرى، ص 7.

<sup>(2)</sup> قام حيان، الأصول، ص 302.

<sup>(3)</sup> دفاع عن البلاغة، ص 159، نقلاً عن البيان العربي، ص 275، 276.

الأثر في رسم صور الحيال وفي انتزاع التشبيهات والاستعارات والكنايات، وخدا الادب في كل بلد من بلاد العربية متأثرًا بتلك العوامل على مقدار توافرها فيه. . . ا<sup>(1)</sup>.

وكان بديهيًّا أن يحاول بعض الدارسين الانفلات من قيد التقليد للغرب، والاتجاء نحو صياخة مفهوم جديد للبيان العربي أو للشقافة العربية حمومًا، وكانت تلك الصياغة تفرض نوعًا من التحادلة بين ما هو واقد، وبين ما هو موروث؛ ولهذا أصبحت العودة للتراث تشكل وعيًّا مهمًّا في حملية المواجهة الشقافية مع الغرب، قولم يكن من الممكن أن تكون الثقافة التي حلفتها عصور التخلف في القرون الثلاثة الاخيرة هي الثقافة التي يمكن أن تسد حاجة هؤلاء المثقفين حينلك أو تصلح لمواجهة الثقافة الغربية المتحدية، فاغهوا إلى التراث العربي القديم وإلى انتقاء جمهرة من روائعه لإحيائها ونشرهاه (2).

ومن المؤسف أن ظلَّت تصورات دارسي البلاغة المحدثين تدور في فلك القضايا التي أثارها علماء البيان فديًا، كما يؤكد ذلك محمد مفتاح، وهو ينقد الدراسات البيانية المعاصرة، قرأنجز فيها المعاصرون أطروحات وأصدروا ملفات وترجموا كتبًا ومقالات، على أن النشاط المعاصر حول المسألة وحلها لم يصل بعد إلى المستوى العالمي، فاكثره يدور في فلك التناول القديم؛ وتبعمًا لقلك فهو منضمس في المسائل القديمة وفي مقسرحات حلولها، (3). وهو ما يعود إلى أن صحاولات التوفيق بين المنظورات البيانية الحداثية والقديمة لا نزال في طور التجريب بين لحظات التريث ولحظات التسجرا والنفاذ إلى الأفاق للجهولة والنتائج الضئيلة.

وليس غنيًا عن البيان أن الدارسين المحدثين صافوا علوم البلاغة العربية ومصطلحاتها غمت «اسم الصورة» أو الاسلوب، أو النقد، أو الادب، غير مغفلين سمات كل تشكيل بلاغي، ولكنهم أبرروا هذه السمات من خلال العمل المتكامل والنظرة الشمولية والجمالية والنفسية والاجتماعية والحضارية، وهم بهذا الاتجاه الجديد يعودون إلى نظرة المدرسة الذوقية في تاريخ البلاغة العربية... (4). بل إن العودة الحقيقية ربما شملت المدرسة الكلامية الفلسفية، كما تقف على ذلك فيما كتبه المرحوم أمين الحولي في الثلاثينيات من القرن الماضي؛ قال: «فاصدق عمل للجدد أن يعرف أن وراه تاريخا

<sup>(1)</sup> اليان العربي، ص 274.

<sup>(2)</sup> عبد للجيد دياب، تحقيق التراث العربي منهجه وتطوره، ص 8، 9.

<sup>(3)</sup> مجهول البيان، ص 7.

<sup>(4)</sup> فصول في البلاغة، ص 193، 194.

يستطيع أن يتملم منه أشياء كثيرة؛ ولذا رأيت أن أتصفح اليوم جانبًا من التاريخ الأدبي بالبحث في علاقة البلاغة العربية بالفلسفة، وما لتلك فيها من أثر.

وربما يكون تاريخ البلاغة قسد تئول، لكن لم يتصد فيه لدرس هذه النقسطة درسًا وافيًا مع ما لها من الاهمية الكبرى في فهم ما بأيدينا من كتب البلاغة ونقدهاء<sup>(1)</sup>.

وبذلك فإن الإقسال على الموروث السلاغي لم يكن يخضع - على مسا يبدو - لفكرة انتقائية أو انتخابية، وإنمسا كان بدافع بعثه وإعادة إحسيائه للأغراض التي سسبقت الإشارة إليها.

ومهما يكن فإن صلتنا بذلك الموروث لم تنقطع على مرور الأيام، بحيث ظلّت الصور البيانية القديمة حاضرة في وجداننا، خاصة وأنها حُفظت في قوالب من النظم الموزون المقفى، وذلك رغم ما حملته لنا الأداب العالمية من صور وأخيلة أخذت تزاحمها، وورغم ذلك فصور البيان القديمة من تشبيه ومجاز وكناية لا تزال كثيرة جداً، أما صور البيان الجديدة فلا تزال قليلة نادرة، رغم أنا نميش في عصر الكهرباء والطيران والمذياع والبخار والذرة وقد يعود ذلك إلى ثراء اللسان العربي، وقابليته للتجدد المستمر.

إننا إذا أمعنا النظر في طبيعة جهود المحدثين في المسألة البيانية، نجد أنها تتلخص في متابعة جهود قدامى البلاغيين، كشرح بعض أمهات كتب البلاغية العربية، كما تبلورت تلك الجهود في السعي إلى تبسيط المسائل البيانية بجعلها تتماشى وأذواق الناشئة؛ مراعاة لتباعد المهد بين العصور المتأخرة والعصور التي شهدت ظهور تلك المولفات.

كما قامت بعض الجهود على التأريخ للمسائل البيانية، مع الحرص على تقويم ما يستلزم تقويمه، وتوجيه النقد لأصحابه باعتبارهم مقللين أم مبتدعين.

وأما بخصوص التعبير الكنائي، فإن بعض الباحثين حاولوا ربطه بتداصي المماني والرمز؛ فالمعاصرون الم يأتوا بجديد إلا ربط الكناية بتداعي المعاني، أو ربطها بأساليب الرميز الحديثة، وفي ذلك بعض التكلف، إلى جانب أن المسألة لا ينظر إليها لهله السهولة؛ لان الأمر لا يتعلق بالتلفيق بين القديم والجديد، وإنما يحتاج إلى دراسة في ضروء النقد الحديث ليظهر التلازم ويتضع الفرق بين الفنونه(3). وهي ضروب من الاجتهادات لها أنصارها ولها خصومها، ولها أيضًا دوافعها التي تدفع الدارسين ليبحثوا

<sup>(1)</sup> مناهج تجديد في النحو والبلاغة والتفسير والأدب، ص 109.

<sup>(2)</sup> الإيضاح في علوم البلاغة، مقدمة الشارح، ص 200.

<sup>(3)</sup> غنون بلاغية، ص 191 .

عن آفاق جديدة تتطور في ضوئها المسائل البيانية.

وقد أسهم تكامل المفاهيم البلاغية حديثًا في النظرة إليها، على أنها علم نضج واحترق في آن واحد، عكس ما كان سائداً في القديم، وبذلك فإن «مشروعية البلاغة أمر مستحق منذ أن صارت علمًا متكاملاً يمثلك أسسًا نظرية وإجراءات تطبيقية، ولم يحصر نفسه في البعد الجمالي وحده، بل تجاوزه إلى عملية التاكيد أو الإقناع التي ترتبط بالمتلقين في مقاماتهم وأحوالهم المتباينة... (1).

ومن اللافت بعدئذ أن جهبود المؤلفين الذين سنعرض لمؤلفاتهم متفاوتة بالسنسبة لهذه النظرة، أو لهذا الوعي بكيفيات التعامل مع المسائل البيانية تفاوتًا يقف عليه القارئ في أكثر من موضع.

## • انجاهات دراسة التعبير الكنائي في العصر الحديث:

1- الأغراض التعليمية - كتابا البلاغية الواضحة، وجواهر البلاغية:

بدأ المؤلفون المحدثون في التأليف في البسلاغة العربية لأغراض؛ لعل أهمها على الإطلاق الأغراض التعليمية التي جعلتهم يتقيدون بعرض المسائل البيانية عرضًا واضحًا لا غموض فيه ولا التباس، ويسلكون سبيلاً من تيسير المسائل وتسهيلها على نحو يجعلها قرية إلى الفهم، غير مستعصية على الذوق.

من تلك الكتب التي سار فيها أصحابها على المنوال المذكور كتاب «البلاغة الواضحة» لعلي الجارم ومصطفى أمين، وكتاب «جواهر البلاغة» للشيخ السيد أحمد الهاشمي. فأما الكتاب الأول فقد أبى المؤلفان إلا أن يضعا له مقدمة تزيد في إيضاح المراد بالبلاغة والأسس التي تقوم عليها مثل الاستعداد الفطري والإدراك الجمالي والتفرقة بين أنواع الاساليب، وما يجب أن يقوم به الطالب من درية ومراس لاكتساب الذوق الفني، وشحد الموهبة وقراءة أمهات الأثار الأدبية والقيام ينقدها، ثم بين المؤلفان ما تؤديه البلاغة من وظيفة تصوير المعنى مثل فن الرسم الذي يقوم فيه الرسام بتشكيل الالوان مراعبًا فيها النناسب، قاصلًا إلى التأثير وجلب أنظار المشاهدين وحواسهم.

وأما شأن البلاغي: فهو تخير الاجراء والالفاظ والاسلوب المناسب الذي لا يرهق السمع ويكون له أشد التأثير في السامعين، ويخلص المؤلفان إلى تبيان طبيعة الاسلوب

<sup>(1)</sup> أدبيات البلاغة العربية قراءة أخرى، ص 7.

الأدبي الذي يعتبر الجمال أهم عميزاته والخيال أدق موضع فيه نتعرف من خلاله على ذلك الجمال لما يؤديه من وظيفة إلباس المعنوي لباس المرثي المحسوس، وهو يتسمير بالقوة والوضوح، ولا يحسن الإكمار فيه من صور المجاز حتى لا يغلب عليه التكلف، ويذهب به التصنع، علماً أن المجال الذي يستخدم فيه هذا الأسلوب هو فن الشعر والنثر الغني(1).

ولقد حوت هذه المقدمة عدة فوائد تتصل جميعها بمضمون الكتاب وبأهم مباحثه البيانية ومنها الكناية، وقد نص المؤلفان ضمنيًا على عدم تكلف مجيشها بالإكثار منها بشكل لافت، حتى لا تتحول إلى مظهر دال على التصنع.

فإذا انتقلنا بعد ذلك إلى الكيفية التي عرضت بها الكناية وجدنا المؤلفين يبدآن على غير العادة بإيراد الشواهد والأمثلة لها من الشعر والشر تأسيسًا على أقسامها التي عرضنا لها في أمهات كتب البلاغة عند القدماه، وهي أمشلة منها ما هو قديم؛ مشل: فلانة بعيدة مهوى القرط، وقول الخنساه في أخيها صخر:

طويلُ النجاد رفيعُ العمساد كشسيرُ الرماد إذا ما شنا ومنها ما هو حديث؛ كقول أحدهم في فضل دار العلوم في إحياء العربية: وجدت فيك بنت علنان دارا ذكّــــرتُها بداوة الأحـــراب

ولم تتعد أمثلة النثر المثال الواحد، وهو: المجد بين ثوبيك، والكرم مل مرديك (2). ثم ينتقل المؤلفان بعد ذلك إلى تحليل الشواهد وإبراز نوع الكناية باعتبار المطلوب بها، وهي: كناية عن صفة، وكناية عن موصوف، وكناية عن نسبة، متابعين في ذلك ما جرى عليه البلاغيون المتأخرون وعلى رأسهم أبو يعقوب السكاكي؛ قال محمود السيد شيخون: وثم قسسما الكناية إلى ثلاثة أقسسام... متسرمسمين في ذلك خطا السكاكي...» (3). ومنبهين إلى أن مما تخستص به الكناية هو إرادة المعنى الحقيقي فيها إلى جانب المعنى المقسمود، وقد يتعلر في بعض الأحيان جواز إرادته لعدم تحسقة في

<sup>(1)</sup> البلاغة الواضحة مقدمة المؤلفين، ص 8 وما بعدها.

 <sup>(2)</sup> المرجع السابق، ص 123، عدنان: هو صدنان بن إسماعيسل بن إبراهيم جد القبائسل العربية المفهسة في شمالي بلاد العرب ووسطها وفريها.

<sup>(3)</sup> مفتاح العلوم، ص 403.

أرض الواقع. ويخلص المولفان إلى وضع تصريف للكناية، وذكر لأقساسها باعتبسار المطلوب بها والتمثيل لها بمثالين من شعر أبي الطيبُ المتنبي يتضمنان أقسامها الثلاثة<sup>(1)</sup>.

حاول المولفان تلافي كثرة التقسيم الذي عني به القدماء، فاستدركا على كل ما يمكن أن يوجها لهسما من نقد بخصوص استيفاء المسحث حقه، فأشارا بذلك إلى ما أسماء السكاكي فبتفاوت الكناية إلى أنواع؛ منها: التلويع والرمز والإبماء والإشارة والتعريض الذي يتم بإطلاق الكلام بحيث يشار به إلى صعنى آخر يُفهم من السياق؛ كأن تقول لشخص يضر بالناس: «خير الناس انفعهم للناس»<sup>(2)</sup>.

ولما كان غرض المؤلفين تعليميًّا راحاً بحشدان كمًّا هائلاً من الأمثلة والشواهد؛ بغية تدريب الطلبة على صعوبات الأسلوب الكنائي وامتسلاك ناصيسته؛ لذلك قاماً بتنويع الاسئلة وحسن اختيار الامشلة، والتعريف بالأعلام تصريفًا موجزًا في الحسواشي كلما اقتضى الأمر ذلك.

وقد ختما قبولهما في الكناية بإبانة بلاغتها وفضل الاعتماد عليها في الخطاب اللساني؛ لكونها مظهرًا من مظاهر البلاغة، وغاية لا يصل إليها إلا من لطف طبعه وصفت قريحته؛ ومرد ذلك إلى أنها تعطيك الحيقية مصحوبة بدليلها، والقيفية في طبها برهانها، ثم إنها تضع لك المعاني في صورة المحسات، عما يجملها مشاركة في خصائصها بقية الفنون، وخاصة فن التصوير، والأمثلة على ذلك كثيرة لا تُحصى؛ كقول العرب: فلان كثير الرماد، كناية عن المضياف، وكقول البحتري في الكناية عن نسبة الشرف إلى آل طلحة:

أو ما رأيتَ المجدّ ألقى رحْلُه في أل طلحة ثم لم يتحوّل

كما أن من خواصها: أنها تمكنك من أن تشفي غليلك من خصمك من غير أن يكون ذلك من سبيل التصريح أو من طريق خدش وجه الأدب، وذلك النوع فيها هو ما يسميه علماء البيان التعريض.

ومن ميزات الكناية: أن التسميير عن القبسيح يتم فيها بمراحاة ما تسسيغه الآذان، وهو أسلوب توخَّاه السقرآن الكريم في خطاب الناس في أكسر من موضع منه؛ كالكناية عن الجماع باللمس والإفسضاء والغشيان والمساشرة وما إلى ذلك. وقد شُهـر عن العرب أنها

البلاغة الواضحة، ص 125، 126.

<sup>(2)</sup> البلاغة الواضحة، ص 125، ومن الملافت أن هذا النوع هو ما يسميه علماء البلاغة بالكتابة الصرضية، قال الشيخ عبد المتصال الصعيدي في تعريفها: «هي التي يكون الموصوف فيها فيسر مذكور...» بغية الإيضاح 3، 162.

تعدل عن ذكر اسم المرأة إلى التكنية عنها بالنعجة، حفاظاً عليها، وتنزيهاً لشخصها عن كل ما يحسه (1). ومن الواضح بعدئذ أن المؤلفين بنيا محاولتهما في عرضهما للكناية على فكرة التبسيط والتركيز، وحُسن صياغة الافكار والأسلوب المهذب والواضح، وهو ما اعتبره بعض الدارسين تجديداً في الطريقة لم يُسبقا إليه على الإطلاق، بفعل عدة أسباب؛ من أهمها: أن هذه الطريقة تعمل على غرس ملكة البلاغة في نفس القارئ، وتطبعه على الدوق العربي وتبصره بأسرار الكلام البليغ وما فيه من ضروب الحسن وبدائع البيسان. وركّزا جهودهما على الناحية الجمالية التي هي المقصودة من دراسة الصور البلاغية (2).

ومن اللافت أن هذه الطريقة التي تبني أحكامها ونشائجها على النصوص باعشبار أهميتها القصوى، تختلف عن الطريقة التي سلكها القدماء في علم البيان والنحو والصرف .. وهي أهم علوم العربية ـ بحيث يعتبر الحد وضرب الأمثال وذكر الأقسام أهم الأسس التي نقوم عليها إلى جانب اعتمادها على الاستنتاج، ولا ترى - بالتالي - في الفصل بين الادب والبلاغة إلا عبًّا وطمسًا للعلاقة الجدلية بينهما، لكون أن البلاغة تنتج الأدب، والأدب هو الذي يُنتج البلاغة. ويرى أنصار هذه الطريقة قان تعتمد الدراسات البلاغية على النصوص الأدبية الجيدة، وأن يعنى أولا بفهم هذه النصوص فهمًا دقيقًا، ثم يرد إليها البحث والنظر، لاجتلاء ما تمتاز به من ألوان الجمال الفني، وأثره في روعة الأسلوب، وإمتاع القارئ؛ فالرابطة بين الأدب والبلاغة إذن رابطة وثيقة لاشتراكهما في الغاية، وهي تكوين الذوق الأدبي. أما الإسراف في الوقوف عند القواعد النظرية وحفظ المصطلحات البلاغية، فهـذا هو المنهج العلمي الفلسفي الذي بليت به البلاغة في بعض العصور، وهو لا يمس الذوق الأدبي ولا يفيـد في تربيته وإنضــاجهه(3). وكأننا بذلك تحولنا - ونحن على مشارف العصر الحديث - للخوض في جدوى الطريقة والمنهج بدل محاولات التوفيق ـ على سبيل المشال ـ بين بلاغة العـرب وبلاغة العـجم، وكان هذا المنهج الجديد القائم على استقراء النصوص الأدبيـة الرائعة جاء رد فعل للمنهج التقليدي التراثي الذي ران على عقول الأجيال الماضية.

<sup>(1)</sup> البلاغة الواضحة، ص 131، 132.

<sup>(2)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 66.

<sup>(3)</sup> عبد العليم إبراهيم، الموجه الفني لمدرسي اللغة العربية، ص 304، 305.

ولا بد من أن نوجه النظر إلى أن مؤلفي البلاغة الواضحة لم يتخلصا من تأثير المنهج الذي سار عليه القدماء في الكناية، والدليل على ذلك أنهما علم يسلما من سبطرة المنهج الفديم عليهما، فلقد تعرضا لتقسيمات السابقين وأثبتاها في هامش الصفحات؛ فقد أثبتا أن الكناية إن كثرت وسائطها سميت تلويحًا، وإن قلّت وخفيت سميت رمزًا، وإن قلّت الوسائط ووضحت أو لم تكن سميت إيماء وإشارة، كما أنهما جعلا التعريض نوعًا من الكناية، (1). وليس ذلك فقط؛ فإن جميع ما ورد في بلاغة الكناية مسبوقان فيه، وأيضًا في أكثر الشواهد والأمثلة التي ساقاها.

وقد يبدو تصرفهما واضحاً في الاستغناء عن الحدوض في أصل الكناية وفي الفرق بينها وبين المجاد.

عرض علي الجارم ومصطفى أمين للكناية في كتابها البلاغة الواضحة، وكان غرضهما في المقام الأول تعليميًا و لأن الكتاب وضع خصيصًا للمرحلة النانوية \_ كما كتب على غلافه. وقد سلكا في مولفيهما منهجًا جديدًا، جعلا فيه البلاغة لا تنفصل عن الأدب؛ لإدراكهما الصلة القوية التي تربط بينهما، وكان يبدو أن هذه الطريقة جاءت رد فعل على منهج القدماه، الذي كان يعنى أصحابه بالتكثير من الاقسام والمبل إلى ما يربط الصورة بالمجاز وشعبه على حساب الناحبة الجمالية واللوقية للنصوص، وفي الكتاب بعض أوجه من التصرف الحلم، يبدو في الاستغناء عن إيراد اختلافات العلماء حول حد الكناية وأقسامها واشتقاقها من الكنية أو من الستر وما إلى ذلك، كما أن الشواهد والاسئلة التي ساقاها تكاد تكون هي تلك التي نعثر عليها في أمهات كتب البلاغة العربية، وهما تعملا الإكثار من الأمثلة الواددة في التعرينات لاعتقادهما بجدوى الجانب التطبيقي في مباحث البيان.

وأما الكتاب الثاني: فهو لاحد المشتغلين بالتدريس في الثانويات المصرية (2)، وهو الشيخ السيد أحمد الهاشمي مولف كتاب جواهر البلاخة في المعاني والبيان والبديع، وكان خرضه هو الآخر تعليميًا محفك، وقد شاه أن يسير - على ما يدو - على الطريقة التي سلكها القدماء في مسحث الكناية، فبدأ بتعريف الكناية في اللغة

<sup>(1)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 67.

<sup>(2)</sup> جواهر البلاغة، مقدمة المؤلف، ص 8.

<sup>(3)</sup> قال في تعريضها: اقتظ أطلق وأويد به لازم معند مع قديمة لا قنع من إرادة للمنى الأصلي؛ نحو: ويد طويل النجادة تريد بهذا التركيب أنه شجاع عظيم، فعللت عن التصريح بهذه الصفة إلى الإشارة إليها والكتابة عنها؛ لأنه يلزم من طول حماقة السيف طول صاحب، ويلزم من طول الجسم الشجاعة عادة، فإن المراد طول قامه وإن لم يكن له تجاد، ومع ذلك يصح أن يراد للمنى الحقيقي، جواهر البلاغة، ص 273، 275.

والاصطلاح(3) والتسمشيل لها بسأمثلة هي نفس الأسئلة التي وردت في أمسهات كستب البلاغة، وقد استثمر هو الآخر الحواشي لشرح ما يراه غامضًا يتطلب البسط والإيضاح، مما يدل على أنه كان يترسم القدماء في كل ما قالوه بشأن التعبير الكنائي. وقد بيّن الفرق بين المجار والكناية(1)، باعتبار جواز إرادة المعنى الحقيقي في الكناية، بخلاف المجاز، وهو أحد أوجمه الاختلاف التي ذكرها السكاكي في منفتاح العلوم(2). ولا أدلُّ على اتباعيته من تعريف للكناية بقوله: الفظ أطلق وأريد به لازم معناه مع قرينة لا تمنع من إرادة المعنى الأصلي؛ نحو: ريد طويل النجاد، تريد بهذا التركيب أنه شجاع عظيم، فعدلت عن التصريح بهذه الصفة إلى الإشارة إليها والكناية عنهاه(3). فلم يزد فيه على ما قاله العلماء بالتنبيه خاصة على القرينة التي لا تمنع من إرادة المعنى الأصلي، حتى لا يتحول الستعبير إلى مسجار؛ وقد تمنع في بعض الأحسان إرادة المعنى الأصلى في الكناية لخصوص الموضوع(4). وهو نفس ما عبر عنه صاحب بغية الإيضاح بقوله في سبب الاستناع: العارض بمنع من إرادته؛ كقوله تعنالي: ﴿... لَيْسُ كُمثُلُهُ هَيْءٌ ... ﴿ ﴿ ﴾ [الشورى]. . . على القول بأن الكاف أصلية وأنه يفيد نفي المثلية بطريق الكناية . . . ا (5) . فالهاشمي شديد الترسم إذن لعلماء البيان في بحث الكناية ا يستوي في ذلك لديه الافكار الرئيسية أو الجنزئية التي قد تدل على سعة اطلاعه على كل ما كتب حـول الكناية خاصة عندمـا تراه يورد أمثلة متـنوعة وعديدة ويُعلق عليـها، ويُبين الجيد منها، اعما يدل على مسعة اطلاعه وطول معاشرته الساليب اللغة العربية، (6)، ثم ينتقل إلى ذكر أقسام الكناية باعتبار المطلوب بها، الذي قد يكون صفة من الصفات أو موصوفًا أو نسبة، وهو تقسيم يعود الفضل فيه إلى السكاكي(7)، وإلى تقسيمها باعتبار الوسائط والسياق(8) إلى تعريض وتلويح ورمز وإيماء، وهو تقسيم أثر السكاكي تسميته

<sup>(1)</sup> جواهر البلاغة، ص 275.

<sup>(2)</sup> مفتاح العلوم، ص 403.

<sup>(3)</sup> جواهر البلاغة، ص 273.

<sup>(4)</sup> جواهر البلاغة، ص 275.

<sup>(5)</sup> عبد المتعال الصعيدي، بغية الإيضاح 3، 150.

<sup>(6)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 63.

<sup>(7)</sup> جواهر البلاغة، ص 275، 276، وقال محمود السيد شيخون: اثم ذكر تقسيمات الكتابة مترسمًا في ذلك خُطى السكاكي مع الإكتبار من الشواهد...٥. الأسلوب الكتابي، ص 63، وواجع المشتاح العلوم، ص 403.

<sup>(8)</sup> جواهر البلاغة، ص 276.

وبانواع الكنابة؛ لغلبة العموم على بعضه. ثم يخلص الهاشمي إلى بلاغة الكناية (1)، مبينًا أنها أبلغ من الحقيقة والتصريح الآن الانتقال يكون فيها من الملزوم إلى اللازم؛ لانه يتم بادعاء الشيء مع بينة، وهي تمكن القائل من النمبير عماً يتحاشى الإفصاح عنه احترامًا لمن يخاطبه؛ لجعل المعنى المذكور مبهمًا لدى السامعين، أو للنيل من الخصم دون أن يشمر هو بذلك، أو للعدول عن ذكر ما يتبو سماعه إلى ما يحسن إلى غير ذلك من الأغراض. وقد أبى المهاشمي إلا أن يذيل بحثه للكناية بما كتبه علي الجارم ومصطفى أمين في «البلاغة الواضحة» عن بلاضة الكناية (2)، بحيث أخذ الفصل كله دون أن يضيف إليه جديدًا أو يُعلن عليه بشيء من عندياته.

ومن اللافت أنه عني بوضع عـديد من التمرينات المتنوعـة، الغرض منهـا تعليمي، وهذا حتى يتدرب الناشئة على صعوبات النعبير والتعييز بين أقسامه تمييزًا صائبًا.

ونحن إذا أعدنا النظر فيما كتبه الهاشمي في الكناية لم نره إلا مترسما لحطى القدماء في كل ما أورده بشأن تعريف الكناية والفرق بينها وبين المجاد وأقسامها وبلاغتها. ومن المؤسف أن صباغة الاسلوب الكنائي على الطريقة القديمة وتقديمه إلى الناشئة في العصر الحديث أمر منفر، خاصة وأن النصوص التي تقدم للتمثيل والتطبيق عزقة الاوصال، مجزأة التكوين؛ عما تكون له آثاره السلبية في عملية التلقي، وهو ما يذهب إليه محمد عبد المطلب بقوله: فوأظن أن الناشئة - وخاصة في المرحلة قبل الجامعية -لم يروا هذه الاورات إلا في جانبها المشوه الذي يعمل على تمزيق النص، وبعثرة مكوناته إلى عناصر مبتورة لا تجمعها وحدة شعورية أو موضوعية؛ أي أن البلاغة - على هذا النحو - كانت من أسباب نفور الناشئ من مجموعة البني البلاغية أولاً ثم من النص الادبي ثانياً، ومن ثم كان الامر في حاجة إلى مسعاودة النظر في مباحث البلاغة جملة وتفسيلاً للإمساك بعصور شسمولي يجمع بين مفرداتها من ناحية، والكشف عن تفسير عميق لتحولاتها الظاهرة والعميقة من ناحية اخرى (6).

وتكاد مله الظاهرة تنطبق على أغلب المؤلفات البلاغية الحديثة، خاصة ما تملق منها بالتعبير الكنائي الذي يقدم من خلال صفردة أو تركيب في بيت من قصيدة أو قطمة، فيكتفى فيه بالموضع الذي ترد فيه بالتركيسز عليه وإهمال بقية السياق. ومن المؤكد هندنذ

<sup>(1)</sup> جواهر البلاطة، ص 278.

<sup>(2)</sup> جواهر البلاق، ص 281، 282.

<sup>(3)</sup> أدبيات البلاغة العربية قراءة أخرى، ص 1.

أن الهاشمي ينتمي إلى مدرسة البلاغة القديمة التي تتعمد اندريس البلاغة في عزلة عن الادب، واتخاذ الأمثلة من الجمل المقتضبة المبتورة والعبارات المتكلفة المصنوعة (1).

وهو في هذا يلتقي مع البلاغة الواضحة، ويختلف معها في طريقة عرض تلك النماذج، بحيث بدأ هو بالحد، بينما أخرت هي ذلك وآثرت البداية بالنصوص والنماذج الاهميتها.

ولا بد من الإشارة - ولو في عبجالة - إلى ترهل تلك الأسئلة بحكم قدم العبصر الذي قبلت فيه، بحيث أضحت لا تتماشى وما عليه الحياة المعاصرة من وسائل عيش متطورة ومعان مستحدثة أمدتنا بها مختلف الثقافات العالمية، وقد أمكن لبعض الباحثين أن يلحظ ذلك قائلاً: ويمكن الزعم بأن تلك الكنايات القديمة في التصاقها ببيئتها وتمازجها بمجتمع له ثقافة معينة تصبح جمالياتها منطوية في إطار تلك الزمنية للحددة، (2). وهي إذا قدمت للناشئة ضمن سياقها ذاك فعلت فعلها باعتبارها قالباً من القوالب الجاهزة التي تجمل الملل والسام يتسربان إلى نفوس المتلقين، عما يتعملر عليهم الانفعال لها. وقد يعجب المره عندما يعلم أن بعضاً من تلك الكنايات عما حواه القرآن ودلً به على أكثر من معنى وخاطب به الناس، عما يدل على خصوصية الخطاب القرآني وغيزه عن الخطاب اللساني العادي.

ب - محاولات تبسير المسألة البيانية: كتابا بغية الإيضاح، والبلاغة العربية في ثوبها الجديد:

لم يكد الدرس البلاغي الحديث يخلو من تأثير منهج القدماء في التأليف والتحليل والشرح والتلخيص، أو أن يظهر ذلك التأثير عكسيًا، فيبدو في محاولة تبسير المسائل البيانية الجسافة بصورة تقربها من أذهان الدارسين وطلاب العلم، خساصة عندما نعلم أن الهوة بين أساليب القدماء والمحدثين قد اتسعت وزادت اتساصا بقلة الزاد المعرفي الذي عليه دارسو العربية اليوم، ولعل خبير من يمثل هلا الاتجاه في التأليف هو الشيخ عبد المتمال الصعيدي صاحب «بغية الإيضاح لتلخيص المقتاح في علوم البلاقة الذي حاول تبسيط مباحث البيان ومنها الكناية، مشبعًا منهجًا يتداخل في بعض مسعاله مع منهج التحقيق والتوثيق.

وهناك كتــاب آخر لعله لا يبتعــد في منحاه عن الكتاب السابق، وهــو كتاب بكري شيخ أمين «البلاغـة العربية في ثوبهـا الجديد»، وهو الجزء الحاص بعلــم البيان، والذي

<sup>(1)</sup> الموجه الفني لمدرسي اللغة العربية، ص 305.

<sup>(2)</sup> رجاء عيد، فلسفة البلاغة بين التقنية والتطور، ص 423.

تناول فيه الكناية محاولاً هو الآخر أن يخلع عليها ثوبًا قشيبًا يخلصها من أفة الجمود والتحجر اللذين جشاء طيها، ولم يجعلاها تنظلق إلى فضاء رحب وواسع من شأنه أن يجلب إليها الناشئة ويحبها إلى نفوسهم. غير أن فرقا هاما بين المؤلفين بجب التذكير به بداءة، وهو أن الكتاب الأول لا يستعدى شسرح الإيضاح للخطيب القرويني، وإن كان مؤلفه أضاف إله إضافات ستتناولها في موضعها؛ ولذلك فإن كتابه لا يختلف في جعلته من شروح التلخيص، اللهم في نزعة التيسيسر الفائة عليه والتي تتماشى وروح العصر، ولعلها إحدى بوادر الصحوة العلمية التي شملت تبسير كثير من علوم العربية وغيرها. وجاء كتاب «البلافة العربية في ثويها الجديد» في تصميمه العمام مترسماً لحملى المؤلفين القدماء؛ إذ بدأ بوضع تعريف للكناية وضسرب لها الأمثلة وأتى بالشواهد من الأدب العربي قديمه ومحدثه ثم قام بتحليلها تحليلاً أدبيًا يشهد على ذوق رفيع، ثم عرض العربي قديمه ومحدثه ثم قام بتحليلها تحليلاً البلاغة وأيفناً باعتبار الوسائط، ثم أتبع لاكتسام الكناية بحسب القول في الرمز من الجاهلية إلى العصر الحديث؛ لكونه نوعًا من الكناية، وقد يصد الإكثار من النصوص الشعرية والشرية المشوقة وصياعة الحدود ونماذج الشعر الجديد وهو الحر واعتبار الرمز ملمحًا من ملامح تطور وصياغة الحدود ونماذج الشعر الجديد وهو الحر واعتبار الرمز ملمحًا من ملامح تطور وسياغة الحدود ونماذج الشعر الجديد وهو الحر واعتبار الرمز ملمحًا من ملامح تطور العبير الكنائي من المظاهر الدالة على نزعة التسير التي أخذ بها المؤلف نفسه.

أبان الشيخ عبد المتمال الصعيدي الأسباب التي دفعته إلى شرح الإيضاح بقوله: "وقد تأبَّى الإيضاح وطريقت السابقة على المتأخسين من علماه البلاغة، فلم يضمعوا عليه من الشروح والحواشي والتقارير مثل ما وضعوا على كتاب التلخيص، اللهم إلا شرحًا ضعيثًا للأقسرائي لا يزال مخطوطًا بدار الكتب المصرية»(1).

ولمل ما يُصعّب قراءة الإيضاح أيضاً كونه فرعاً لأصل؛ هو التلخيص الذي أقام حوله القدامى شروحاً وتعليقات وتقريرات أضاعت القارئ في متاهات لا طائل من ورائها. ومن الحق أن جهود السكاكي وأتباعه من الشراح ظلّت محل خلاف بين اللارسين إلى اليوم، فإذا اتهمت تلك المدرسة بكونها جنت على البلاغة العربية وأغرقتها في أوحال لم تكد تخرج منها إلى اليوم، فإن بعض المدارسين المحدثين يرون عكس ذلك ويشبتون رأيا مخالفاً: فهو أن معظم الجمهد البلاغي القديم جهد مماصر بكل المقاييس، وأن اتهام السكاكي ومدرسته بتعقيد البلاغة اتهام باطل، فلم يصنع الرجل شيئاً سوى أنه حول البلاغة إلى علم دقيق (2).

<sup>(1)</sup> ينية الإيضاع، مقدمة المولف، ص 6.

<sup>(2)</sup> أديات البلافة العربية قراءة أغرى، ص 14.

والواقع أن العنت الذي يلاقيه دارسو البلاغة العربية القديمة سبب الإخلال بالعلاقة المجدلية التي تربط بين فنون الخطاب اللساني وبين المساحث البيانية والتي هي وليدة تلك الفنون ونتاج طبيعي لها؛ ولذلك حاول بعض الدارسين المحدثين تدارك ذلك بإزالة الهوة الفضاء الفنون ونتاج طبيعي لها؛ ولذلك حاول بعض الدارسين المحدثين تدارك ذلك بإزالة الهوة على المعزلة التي كمانت بين درس الأدب ودرس البلاغة، وجمعل البلاغة جزءاً من المدرسات الأدبية التي يؤديها النص، وبهلا مُحيت من درس البلاغة تلك الجمل التافهة، والأمثلة المسكلفة التي أن وإذا كانت تلك المحاولة تطمع للعودة بالبلاغة إلى أصولها الحقيقية؛ فإن مؤلف بغية الإيضاح أراد أن يبدأ من المرحلة التي توقيفت عندها جهود البلاغيين القدامي في فن الكناية، فعكف على قراءة كتباب التلخيص وكل المشروح والحواشي والتقارير التي ألفت حوله وحاول صياغة شرح له ، وقد لحص جهوده فيما يلى:

1 - اختيار ما تـــازم إضافته إليه مما هو من صميم مـــــائل البلاغة من تلك الشروح والحواشي والتقـــازير، واختيار هذا من ذلك الخضم من المـــاحكات اللفظية ليس بالأمر السهل؛ لأنه يحـــتاج إلى فهم صــحيح لها، وإلى ذوق أدبي يميــز الصالح للاختــيار من غيره.

2 - شرح الشواهد النظمية شسرحًا موجزًا يتسبها إلى قاتليها ويفسر غريبها ويبين ما
 فيها من فوائد بلاغية، وموضم الشاهد فيها...

3 - وضع عناوين في كل باب من أبوابه لموضوعاته المختلفة ليسهل الرجـوع إليها، ووضع تمرينات آخر كل موضوع منها للاختبار فيها، ولفت طالب علوم البلاغة إلى أهم ناحية فيها.

4 - نقد ما يجب نقده من مسائله، ولا سيسما المسائل التي ينقلها عن السكاكي،
 وفيها من التكلفات والتعقيدات ما ينأى عن ذوق الأدب والبلاغة.

5 - صياضة التعليقات في أسلوب لا يكبون فيه تعقيد ولا تطويل عمل، ولا إيجار مخل، حتى تكون ملائمة لذوق موضوعها من علوم البلاغة)<sup>(2)</sup>.

ولقد حاولت الوقوف على طبيعة ذلك الجهد من خلال بعض الإضافات التي أضافها الشارح في الحواشي؛ فكان كالتالي:

<sup>(1)</sup> الموجه الفني لمدرسي اللغة العربية، ص 306.

<sup>(2)</sup> بنية الإيضاح 1، 6، 7.

قال الغزويني: «الكناية لفظ أريد به لازم معناه مع جواز إرادة معناه حينئذه(1). وقال صاحب البغية معقبًا عليه بالإضافة: (وقد تمتنع إرادته فيها لعارض يمنع من إرادته؛ كقوله تعالى: ﴿... لَهُمْ كَمَعْلُه فَيْءٌ ... ۞ ﴿ [الشورى]، على القول بأن الكاف أصلية، وأنه يفيد المثلبة بطريق الكناية، فلا يصح إرادة المعنى الحقيقي فيه؛ لأنه يفيد ثبوت المثل له تعالى ١٤/٩). وهو شرح له صلة بما قاله علماء البلاغة في البنية الثنائبة للكناية، فقد يحدث أن تتعلر إرادة المعنى الحسقيقي في الكناية لسبب من الأسباب، وف. عقب سعد الدين التفتاراني على ذلك بقوله: •المراد بجواز إرادة المعنى الحقيقي في الكناية هو أن الكناية من حيث إنها كناية لا تنافي ذلك، كما أن المجار ينافيه، لكن قد يمنع ذلك في الكناية بواسطة خصـوص المادة، كما ذكره صاحب الكشـاف في قوله تعالى: ﴿ ... لَهُمْ كَمُنَّهُ شَيَّةً ... ۞ ﴾ [الشورى] أنه من باب الكناية؛ كسما في قولهم مسئلك لا يبخل؛ لأنهم إذا نفوه عمن بماثله وعمن يكون على أخص أوصافه فعقد نفوه عنه (3). وعلى ذلك صاغ صاحب بغية الإيضاح استناع إرادة المعنى الكتائي بما يجعلنا نتأكد من اطلاعه الواسم على أغلب ما كتبه علماء البلاغة في التعبير الكنائي، وقد استشهد بالآية القرآنية الكريمة التي يظهر أن الزمخشري هو أول من أشار إليها ضمن سياق حديثه عن امتناع إرادة المعنى الحقيقي، وإن يكن صاحب بغية الإيضاح قد سلك الإيجاز والوضوح مراعيا أذواق طلاب العلم والمتخصصين في مسائل البيان.

وقال الغزويني في موضع تال: «لأن المجار ملزوم قرينة مساندة لإرادة الحقيقة كما عرفت، وملزوم مساند الشيء معاتد لللك الشيء، (4). وقال صاحب بغية الإيضاح: فجرى الخطيب في هلا على المشهور من أن الكناية قسم آخر غير الحقيقة والمجار، وعلى وقيل: إن الكناية لفظ مستعمل في مسعناه الحقيقي ليتقل منه إلى المعنى المجاري، وعلى هلا تكون الكناية قسمًا من الحقيقة، وقيل: إن الكناية تارة يراد بها المعنى المجاري لدلالة المعنى المجاري فتكون حقيقة، والحيلاف في مثل هذا لا المعنى المجاري الشارح بسط الحلاف القائم حول أصل الكناية أهي من المجار أم من الحقيقة، فأورد في ذلك رأى القزويني اللي يعتبرها قسمًا غير الحقيقة والمجار؛

<sup>(1)</sup> بنية الإيضاح 3، 150.

<sup>(2)</sup> المرجع السابق 3، 150.

<sup>(3)</sup> مختصر التفتازاني، ضمن شروح التلخيص 4، 240، 241.

<sup>(4)</sup> الإيضاح 3، 150.

<sup>(5)</sup> المصدر السابق 3، 150.

كما أورد شيئًا من قول بعض الشراح القدامي، ومنهم السبكي الذي قال: •وقد يقال إن الكناية قسمان: تارة يراد بها المعنى الحقيقس ليدل به على المعنى المجاري فيكون حقيقة، وتارة يراد به المعنى المجاري لدلالة المعنى الحسقيقي الذي هو موضوع اللسفظ عليه فيكون من اقسام المجاز . . . الأله مملك على ذلك كله بأنه ما كان ينبغي الاعتناء بمثل هذه الاختسلافات لقلة الجدوى المرجوة من ورائهـا. وتكاد هذه الملاحظة لا تبتعـد عن عديد المآخذ التي يوجهها الدارسون المحدثون للبلاغيين القدامي من مثل التكثير من القسمة والاتكاء على مباحث المنطق والفلسفة وإهدار الجهد في مسائل خلافية؛ كالبحث في أصل الكناية: أهو من الكنية أم من الستر وما إلى ذلك، غير أن الانتصار للدرس البلاغي القديم ما زال أمراً يأخذ به بعض الدارسين المحمدثين الذين ينادون بضرورة التصدي لتلك الأصوات التي تسرنفع حينًا بعمد حين بالهجوم على البلاغة المقديمة، والعجيب أن معظم هؤلاء المهاجمين إذا احتكموا للدراسة التطبيقية مع الخطاب الأدبى لا يجدون ما يسعفهم إلا تلك الأدوات البلاغية القديمة: من تشبيه واستعارة وكناية ومن تقديم وتأخير وحذف وذكر وتعريف وتنكير ومن سجع وجناس وطباق، وربما كانت الإضافة التي تلاحظها على استعمال هـ أنه الأدوات هو إخضاعها لمسميات طارئة، توهم بالحداثة كالانحراف والانتهاك والانزياح، ثم إدخالها إلى دوائر الإحصاء العددي، وهي دائرة لم تغب عن القدماء تمامًا، وإن كانت إشارتهم لها خاطفة دون أن يعطوها العناية الكافية التي أصبحت لها في الدرس الأسلوبي الحديث ا(2). وتأسيسًا على ذلك، فإن البحث في صلة الكناية بالمجار لا يعد إلا جزئية منسمخضة عن تأثير المنطق في البلاغة، وهي شبيهة بالبحث في الصلة التي تسريط بين الكل والجزء، ولا تشكل بالتالي فسضية هامة ذات بال بمكن توجيه النقد من أجلها للبلاغيين القدامي، فتتهمهم بإضاعة الوقت في أمور لا تشبع ولا تغني من جوع.

وفي شرح بغية الإيضاح بعض الأدلة على أن الشيخ صبد المتعال العسعيدي لم يزد على أن صاغ الشروح القديمة صياضة فيها كثير من تيسير العبارة ووضوحها، فبإذا قال الحطيب القزويني: «لأن اللازم ما لم يكن ملزوماً يمتنع أن ينتقل منه إلى الملزوم، (3). قال صاحب بغية الإيضاح: «لأن اللازم قد يكون أعم من الملزوم، كلزوم الحيوان

<sup>(1)</sup> حروس الأقراح، ضمن شروح التلخيص 4، 243.

<sup>(2)</sup> أدبيات البلاغة العربية قراءة أخرى، ص 9.

<sup>(3)</sup> بغية الإيضاح 3، 151.

للإنسان، ولا دلالة للعمام على الخاص (1)، وهي عبارة مستوحاة من بعض شروح المتقدمين. فإن صاحب المطول يقول: «لأن اللارم من حيث إنه لارم يجور أن يكون أعم من الملزوم، ولا دلالة للعمام على الحماص، بل إنما يكون ذلك على تقدير تلازمهما وتساويهماه (2). ولقد عد الانتقال في الكناية من اللازم إلى الملزوم مما يميزها، وهو من الافكار التي نأثر فيها البلاغيون - بدءا من السكاكي - بعبد القاهر الجرجاني، كما يذهب إلى ذلك بعض الدارسين: «وكل ما فعله السكاكي والقرويني وشراح التلخيص أنهم رتبوا ما في دلائل الإعجاز ... وأصبحت المعلة في بلاغة الكناية الانتقال من اللازم إلى ملزوم صعين ومعلوم ... (3). وقد سلك الشيخ عبد المتصال الصعيدي الإيجاز في صياضة الفكرة وتأييدها، بمثال وإن يكن مسبوقًا إليه من قبل البلاغين القدامي.

وربما أتت تعليقاته صفتقرة إلى زيادة التوضيع افقول الفزويني في كناية الموصوف: 
ومنها ما هو مجموع معان، كقولنا كناية عن الإنسان: حي مستوي القاصة عريض الأظفاره (4). يعقب عليه بقوله: «لا داهي إلى تقسيم هذا القسم إلى قسمين إلا الرغبة في تكثير الاتسامه (5). علما أن السكاكي هو صاحب هذا التقسيم، وقد اعتبر الكناية في بعيدة، نتيجة لتلفيق عديد الصفات التي تختص بالموصوف. ومن المفيد النبيه إلى أن ضروب التقسيم التي تعتبر من المآخذ التي يؤاخذ بها السكاكي وأتباعه ناتجة عن الجوانب الإجرائية التطبيقية لنماذج الكناية والتي تُوقفنا على عدد الصفات للختصة بالموصوف.

ولعل من إضافات صــاحب بغية الإيضاح عــديدًا من التمرينات التي ألحقــها بمبحث الكناية بنيت على المواونة بين كنايتين عن العفة في بيت المتنبي:

> إني حلى شغفي بما في خمرها - لأحفُّ حمَّا في سراويلاتها وبيت الشريف الرضي:

<sup>(1)</sup> بنية الإيضاح 3، 151.

<sup>(2)</sup> المطول، ص 408.

<sup>(3)</sup> فنون بلاغية، ص 189.

<sup>(4)</sup> بنية الإيضاح 3، 152.

<sup>(5)</sup> المرجع السابق 3، 152.

## احن إلى ما يضمن الخمر والحلى وأصدف عما في ضمان المآزر<sup>(1)</sup>

أو على إبانة المطلوب بالكناية من أقسامها الشلاثة من خلال نموذج شعري ونثري، وهل بعض الكنايات من القريسة أم من البعيدة؟ وما نوع بعض الكنايات القرآنية؟ وقد ختم تلك السمرينات بأسئلة نظرية في الفائلة من تقسيم الكناية، والفرق بين دلالات الحقيقة والمجاز والكناية والتعريض، والفرق بين الكناية العرضية والشعريض مع التمثيل لهما بأمثلة (2). ويدل وضع هذه التعرينات على الغاية التربوية السي جعلها الشيخ عبد المتعال الصعيدي ضمن ما عني به في شرحه للإيضاح، ولعل ذلك هو الذي جعله ينزع إلى تبسيط صياغة العبارات بجعلها قريبة الأذهان الدارسين في أسلوب واضح يغلب الإيجاز.

وأما شرح الشواهد فشمة مواضع كثيرة تشير إليه، منها: الومنه قبوله كناية عن الغلب:

#### الضاربين بكل أبيض مخذم والطاعنين مجامع الأضغان (3)

قال صاحب بغية الإيضاح: «هو لعمرو بن معديكرب، ورواية الموازنة: «الضارين»، والمخذم: القاطع من السيوف، والأضغان: جمع ضغن وهو الحقد، ومجامع الأضغان: القلوب. وبهذا تكون كنياية عن موصوف، وقد قبيل: إن المجامع جمع مجمع، وهو اسم مكان مشتق من الجمع؛ فيكون إطلاقه على القلب حقيقة لا كناية. وأجيب بأن هذا اللفظ لم يرد منه الذات الموصوفة بالصفة كسائر المشتقات، وإنما أريد منه الذات نقط على سبيل الكناية؛ لأن الطعن لا يكون إلا فيها وحدهاه (4).

ولعل شرح الشواهد بمثل هذا المنهج الذي يسير عليه صاحب بغية الإيضاح يشتبه بمنهج التحقيق في كثير من مواصفاته؛ إذ فيه توثيق رواية البيت، والتبت من نسبته إلى قائله، وفيه عناية بشرح الألفاظ والعبارات وذكر لمختلف تأويلات المعنى، وذلك كله لا يسعد - كما سلف الذكر - عن التحقيق المذي «ليس مجرد خدمة للنص، ولكنه استكمال لعملية التوثيق، (5).

<sup>(1)</sup> بنية الإيضاح 3، 165.

<sup>(2)</sup> المرجع السابق 3، 165، 166

<sup>(3)</sup> المرجع السابق 3، 151.

<sup>(4)</sup> المرجم السابق 3، 152.

<sup>(5)</sup> عبد المجيد دياب، تحقيق التراث العربي منهجه وتطوره، ص 291.

وواجه المؤلّف صعوبات جمعة تتعلق بجهل أسماه الشعراه، وكمابد كثيرًا من العنت من نوع المشاق التي يلاقيهما محققو التراث العربي، الذين يجمعون على أن االصعوبة حقا في الشواهد المرسلة بغير أسماء قاتليها (11)، وقال صاحب الإيضاح: ووكقوله:

وما بك في من عيب فإني جبان الكلب مهزول الفصيل<sup>(2)</sup>

قال صاحب بغية الإيضاح: «الفصيل: ولد الناقة، وهزاله: بحرمانه من لبنها بنحرها أو بإيثار الفسيفان به؛ يعني أنه لا عيب فيه إلا ذلك، فيهو من باب تأكيد المدح عا يشبه اللمه (3). ولا تختلف طبيعة هذا العمل عن تخريج الشعر، بداية من العناية بدلالة المفردة في البيت إلى محاولة الإلمام بمعناه الكلي، وكان حريّا بالشارح اتباع هذه الشواهد القديمة بما يشاكلها من أمثلة حديثة حتى تتنزل تلك النصوص منزلتها من العصر الحديث، وحتى نبعث الحياة في النصوص، باعتبارها أهم مستوى من مستويات البني الكنائية، خاصة وأن أكثرها فقدت عنصر الحياة والدينامية التي تجملها تؤثّر في النفوس فتنجعلها تنشيض أو تنشرح، ويعلل رجاء عيد ذلك بقوله: «فقيلت بتغيير الأوساط التاريخية والحضارية والثقافية ما كان لها حين عبرت عن واقع عصرها الذي خلقهاه (4)؛ بحيث تحولت إلى قوالب جاهزة لا تتصل بحياة الناس من قريب أو من بعيد.

وقال صاحب الإيضاح: وومن هذا النوع قول نصيب:

لعبد العزيز على قومه وخيرهم منن ظاهره ا(5)

قال الشارح: «الأبيات لنصيب بن رباح في مدح عبد العزيـز بن مروان، والمغن: جمع منة، وهي النعمة<sup>(6)</sup>.

وقد تكفي مثل هده الإحالات في الدلالة على طبيعة صمل الشارح في توثيق الشواهد، ونسبتها إلى قاتليها، والعناية بأصغر وحدة في الخطاب إلى أكبر شيء فيه، بداية من المفردة إلى المعنى العام.

<sup>(1)</sup> عبد المجيد دياب، تحمثيق التراث العربي منهجه وتطوره، ص 292.

<sup>(2)</sup> بغية الإيضاح 3، 154.

<sup>(3)</sup> المرجم السابق 3، 154.

<sup>(4)</sup> رجاء ميد، فلسفة البلافة بين التقنية والتطور، ص 423

<sup>(5)</sup> بغية الإيضاح 3، 154.

<sup>(6)</sup> المرجع السابق 3، 154.

قام الشيخ عبد المتعال الصعيدي بشرح كتاب «الإيضاح» للقزويني، متبعًا منهجًا يغلب عليه التقليد، بحيث تدل أكثر حواشيه على أنه استقى كثيراً من المفاهيم والإضافات من شروح القدماء لكتاب التلخيص بأسلوب مبسط يتميز بوضوح العبارة وإيجاز الفكرة. وإذا كان قد أسمى شرحه ببغية الإيضاح، فإن تلك التسمية لا تنطبق الانطباق التام على طبيعة الشرح الذي لا يتعدى التفيير والتوثيق وعرض بعض المسائل المتعلقة بالكناية، كما فصلها الشراع القدامى، مع فارق التهذيب والتسهيل الغالب على كتاب بغية الإيضاح.

فأسا إضافاته المتسمثلة في زيادة التوضيح، وتوثيق الشواهد، واعتسراضه على بعض تقسيمات الكنايات، فلا تخلو من جهد طبب دال على هناه عادة ما يعترض سبيل المحققن.

وأما اختباره لشرح كتباب الإيضاح دون كتب البلاضة الأخرى فأمر يؤاخل عليه؛ لكون مبائل هذا الكتاب ومنها الكناية واضحة فلا داعي إلى إعادة شرحها، هذا إذا أضفنا إلى ذلك أن الإيضاح ما هو إلا شرح لكتاب تلخيص المفتاح للخطيب القزويني، عما يجعلنا نستبعد أي إضافة يمكن أن تضاف إلى الشروح.

ومن البين أن الشرح باعتباره طريقة أو منهجا، إنما هو من مخلَّفات الثقافة العربية الكلاسيكية التي كانت تعنى بشرح دواوين الشعراء وأمهات كتب النحو والصرف، وكتب الأدب والبلاغة، فهو إذن مسبوق في منهجه وطريقة عرضه للمادة، ويكاد شرحه لا يتصل بثقافة طلاب البلاغة المحدثين إلا في صياغة العبارة والأسلوب السهل، فأما أثر البلاغة الإفراغية فلا يظهر فيه على الإطلاق.

وأما الكناية في كتاب «البلافة العربية في ثويها الجديد»: فإن المؤلف حاول صيافة تمريف للكناية، متبساً من تمريفات القدامى، يعتبرها فيه شعبة من شعب المجاوا قال: «كلام أريد به معنى غير معناه الحقيقي الذي وضع له، مع جواز إرادة ذلك المنى الأصلى؛ إذ لا قرينة تمنع هذه الإرادة»(1).

ويغلب على الظن أن المولف لم يكن مقتنمًا بتلك العسياغة؛ فبحث عن حدَّ للكناية في كتب التراث، فلم يجد أحسسن من تعريف عبد القاهر<sup>(2)</sup> الذي لا تجحد جهوده في الدرس البلاغي عمومًا، والمسألة البيانية خصوصًا.

<sup>(1)</sup> البلاخة العربية في ثوبها الجديد 2، 139.

<sup>(2)</sup> المرجع السابق، ص 143، ودلائل الإصعار، ص52.

ومن مظاهر النزعة نحو التبسيط والتبسير الاعتماد على نماذج الشعر العربي الحديث التي تعبير عن مشاغل الإنسان المصاصر، وبحشه عن ملاذ للتحرر والانصناق من براثن المستعمر، مثل قصيدة الشاعر الفلسطيني هارون هاشم رشيد عنوانها ابيتي هناك»:

هناك فسوق رينسوة منسية مهسجسوره في مسسرح الأحلام في قريتنا المأسسوره بقسية لمنسسزل قد بعشسروا سطسوره قد هسدتموا جدرانه وصرقوا زهسسوره فماتت النسمة في ال حديقسة النسفسيسره وأصبحست مهجورة حديقستي مضموره(1)

بحيث قام بتحليل الأبيات وإعطاء فكرة هن الجو العام للنص، مبينًا بعض الدلالات الكنائية؛ فالشاعر لا يتحدث عن بيته أو هن حديقة منزله، وإنما يكني عن فلسطين، مبررًا شدة تعلقه وهيامه اللامحدود بها، وقد خلص في النهاية إلى طبيعة التمبير الكنائي ذي الدلالة العقلية، والذي قد يأتى في المفرد والمركب، وقد تمتنم إرادة معناه الحقيقي.

ولم يفتأ يمثل للكناية من النصوص النثرية التي استوحى ممانيها من الادب العربي الكلاسيكي، والخالب على أسلوبها التشويق حتى يجلب الللرسين إليها، ويجعلهم يتذوقون النص الادبي ويقفون من خلاله على سر التعبير الكنائي، ولعله في هذه النقطة يلتقي مع توجهات الدرس البلاغي الحديث الذي يعتبر فأن النصوص هي الأصل، وأن المسائل البلاغية تابعة لها، يمعني أننا نختار النص أولاً، ثم ندرس ما فيه من الألوان البلاغية المقررة، لا أن نختار اللون البلاغي أولاً ثم نبحث له عن النص الملائم (2)، محاولاً بذلك العودة بالمائة البيانية - ومنها الكناية - إلى الفضاء الحقيقي الذي نشأت فيه، وهو فضاء يتميز بالرحابة والتنوع والثراء.

وأما إذا انتقلنا إلى تقسيمه للكناية، فإننا نراه يأخذ بتقسيم السكاكي باعتبارها كناية عن صفة أو عن موصوف أو عن نسبة، كما جرى على عدَّ ما أسماه السكاكي أنواعًا على أنه تقسيم آخر لها؛ إذ تتفاوت إلى تعريض وتلويع وإيماء ورمز<sup>(3)</sup>.

<sup>(1)</sup> البلاغة العربية في ثوبها الجديد 2، 139.

<sup>(2)</sup> الموجه الفني لمدرس اللغة العربية، ص 308.

<sup>(3)</sup> البلاغة العربية في ثوبها الجديد 2، 149، وراجع مفتاح العلوم، ص 403.

وحاول المؤلف الـوقوف عند التصريض في اللغة والاصطلاح، وأورد في ذلك قول أبي منصور الشعالبي وابن الأثير، كما ذكر تفريقه - أي ابن الأثير - بين الكناية وبين باقي صور المجاز ـ وخاصة التشبيه ـ ليخلص في النهاية إلى وضع تعريف لها، وهو الكناية الجامع لها هو: أنها كل لفظـة دلت على معنى يجوز حمله على جانبي الحقيقة والمجاز بوصف جامع بين الحقيقة والمجازها. ثم بين صلة الكناية بالاستعارة باعتبارها - أي الكناية - جزءًا من الاستعارة.

ولم تفته إبانة الفرق بين التعريض والكناية كـما وردت في كتاب «المثل السائر»، وقد ضرب له أمثلةً من الفرآن الكريم والنثر والشعر، وسار على تلك الطريقة مع باقي أنواع الكناية.

ومن اللافت أن المؤلف آثر الصودة إلى ما قباله البلاغينون القدماء في فن الكناية، ونخص بالذكر من أولئك ابن الاثير، وأبا منصور الثمالي، وحبد القاهر الجرجاني، والسكاكي، عما يؤكد غلبة تأثره بالمدرسة القديمة التي يظهر أنه ترسم خطى علمائها في اكثر الفصول التي عقدها بدء من التصريف والاقسام إلى السر في بلاضتها الذي تقف عليه من خلال ذكر الحقيقة مصحوبة بدليلها، والقضية في طبها برهانها.

ومن شان التعبير بالكناية أن يضفي على المعنى بهاءً ورونقًا وتجلية، وهي من الادوات التي يتم بها تصدير المعنى، فتشارك بذلك كثيرًا من الفنون في خصائصها، وهي أيضًا مظهر من مظاهر الإيجاز في الخطاب اللساني، بحيث يتم التعبير عن المعنى بالقليل باللفظ الذي يكتفى فيه بنفسه فلا يكون محتاجا لغيره.

والكناية وسيلة تمبيرية تجعلك في منأى عن التصريح بما لا ترخب قوله أو مصارحة الآخرين به، شأن ذلك شأن العرب في عدم التصريح بأسماء النساء رغبة عن اللكر، وإيثارًا للستر

ولا يخلو كلام المؤلف من إحادة أهم أفكار البلاضيين الفنامى في بلاغة الكنابة، عا يدل على أن محاولة التجديد التي يوحي بها صنوان الكتاب ضئيلة للغاية، بحيث لا نقف عليها من خلال جهد المؤلف الذي بذله في مبحث الكناية بالجملة والتفصيل.

وأما حديث عن الرمز في الأدب العربي في رحلت من العصر الجاهلي إلى السعصر الحديث، فساترب إلى الله على الحديث، فساترب إلى الدراسة الفنية، بحديث بنى فكرته في ذلك على التلفيق بين الكناية والرمز باحتسار أنه نوع من أنواع الكناية تطور بشكل فعلي في العصر

<sup>(1)</sup> البلاغة العربية في ثوبها الجديد 2، 151، والمثل السائر 3، 52.

الحديث، كما يؤكد ذلك بعض الباحثين «الأسلوب الرمزي يعد تطور) للتعبير بالكناية منظا مع ما يتطلبه العصر الحديث، وهو عصر العبقرية الفردية والعوالم اللماتية المتفردة؛ لأنه رؤية ذاتية محسفة، ترتكز على قوانين داخلية منفصلة تمامًا عن القوانين الحسارجية التي تواضع الناس عليها، فهو كالشيفرة، ورموزها تستلزم الفوص في أحساق الشاعر...ه(1).

والمهم في دراسة بكري شيخ أمين للرمز هو أن افتراضه الذي أشرنا إليه سابقا أدى به إلى ذكر تعريفه الاصطلاحي؛ وهو «الرمز في عرف البلاغيين هو كناية قليلة الوسائط، عفية اللواره (22).

فأما دلالته: فتـــتراوح بين الحفاء القريب والبعيد، وهو إذا بلغ مداء في التــعمية كان لحنًا أو لغزًا.

وقد اهتدت العرب في الجاهلية إليه وأطلقوا عليه اسم اللحن أو الملاحن، وألف ابن دريد كتابًا أسماه «الملاحن»، وهي من الموضوصات التي يعنى بها الفقهاء؛ لكونها من الامور التي تكثر فيها الحيل الشرعية.

لقد اددهرت الملاحن في العصر العباسي تحت اسم «المعم»، حستى شاعت وانتقل الشعراء منها إلى الإلغاز والشعمية. ولم يسفت السبوطي ذكر أقسام الالغاز؛ منهسا ما تصدته العرب، وأسحرى قصدتها أثمة اللغة، وأبيات اهتدت إليها العرب ولم تقصدها.

وقد ألف ابن قتيسة كتاب «المعاني الكبيس»، وهو لا يبعد عمًّا يسمسيه الأدباء بأبيات المعاني التي لا تفهم من أول وهلة عند صماعها.

ثم كان للصوفية تعلق شديد بالرمز؛ لكونهم وجدوا فيه أحسن وسيلة للتعبير عمًّا يجيش بـه وجدانهم، وشاركهم في ذلك شعـراء المديح النبوي، ونخص باللكـر منهم البوصيري، وإن تكن هناك فروق بين مضمون الشعر الصوفي وشعر المدائح النبوية.

<sup>(1)</sup> عنذان حسين قاسم، التصوير الشعري: التجرية الشعورية وأدولت رسم الصورة الشعرية، من 146. قامت صدرسة السورة الشعرية، من 146. قامت صدرسة السحليل التفساتي باستغلال الرسز في الإبداع الادبي، وحاولت تحليله، وتأويل دلالته في التصوص، وقد جماء تعريفه في موسوصة علم الغض كما يلي: قمو بمعناء العام شيء أو فاعلية ونشاط يمثل شيئًا أخو أو يقوم كيميل هنه وله. وفي نظرية التحليل المفسيء: يلل الرمز على تمثيل شيء ما لمواد جنسية مكونة في العادة ولا شعورية، حيث تكون هله المواد على صلة فير مباشرة بالشيء اللي يرمز إليها. ويشير الرمز إلى الفكرة أو الميزة إشارة مجردة، فالزنيقة هي مئلاً رمز للطهارته أسعد رؤوق، موسوعة علم النفس، من 146.

<sup>(2)</sup> البلاغة العربية في ثوبها الجديد 2، 157.

ثم ما لبث أن تأثّر الأدب العربي بالأدب الرمزي العالمي، بعد أن تم الاطلاع على الأدب الغربي وقراءته ومحاولة محاكاته والجري على أسلوبه؛ فكان منه الواضح المنكشف، وكان منه الغامض الموغل في الغموض.

ولا يفتأ المؤلف يستشهد بأمثلة من الشعر الرمزي القديم والمحمدث العمودي والحر، ويستدل منها على ظاهرة الغموض التي اجتاحت الشعر الحر وحولته إلى طلاسم(1).

إننا إذا أمعنا النظر في التصور الذي أقام عليه المؤلف بحنه للكناية وجدناه مضطربًا في بعض الاحيان؛ لأنه ليس بين أيدينا ما يدل على أن الكناية انمكس تطورها في ظاهرة الرمز التي هي دخيلة - بالشكل الذي نلمسه اليوم - على أدبنا وإن كان العرب استعملوه واعتبره علماء البلاغة نوعًا كنائيًّا. فهو إذن تصور "افتراضي يكشف عن محاولة توفيق بين الظواهر الاسلوبية، لا يقوم على أسس مكينة تراعي نقاط التشابه والاختلاف بين الفنون، مثل البحث في العلاقة بين طرفي الكناية وطرفي الرمز؛ قوعلى ذلك فإن المحلاقة بين طرفي الكناية تنحصر في علاقة الردف والتبعية، أو هي صلاقة تلازم بين المنى الذي يدل عليه ظاهرة اللفظ ويين المنى الذي يستدعيه، ولكن العلاقة بين الرمز والمرموز إليه علاقة تفاعل وتداخل، ترتكز على المشابهة التي تحدث عن طريق التقاط وحدة الاثر النفسي بين الاشياء.

وإذا كانت الكناية تستمد دلالتها من روح العصر وتقاليده وقيمه ومقدَّراته؛ فإن الرمز يقتطع روحه من روح الشاعر ودهاليز نفسه المظلمة وتجاريه الملتوية المعقدة. . . ا<sup>(2)</sup>. وقد أغفل المولف شيئًا من هذا، واكتفى بالتأريخ للرمز للاعتبار الذي ألمحنا إليه سابعًا.

وبالجملة: فإن المؤلف حاول تيسير مبحث الكناية، وكان عليه أن يجزج بين منهج القدماء والمحدثين، بحيث عسرف الكناية، وذكر أقسامها وأمثلتها ومنزلتها في البلاغة؛ مقتديا في ذلك كله بالقدماء، ثم حاول أن ينزع منسزصًا فيه بصض التجديد، فأكثر من أمثلة الشعر المحدث والشعر الحر، وحللها تحليلاً أدبيًا، مستدركًا على أصحاب الطريقة التقليدية الذين باعدوا بين الأدب والمسألة البيانية.

<sup>(1)</sup> البلاغة العربية في ثوبها الجديد 2، 167.

<sup>(2)</sup> التجربة الشمورية وأدوات رسم الصورة الشعرية، ص 146.

ج - خلبة الانجاه التقليدي - كتاب احلوم البلاخة):

تناول الشيخ أحمد مصطفى المراهي الكناية في كتابه «هلوم البلاغة»، وكان يبدو منذ الوهلة الأولى أنه يترسم خطى القدماء في بحثها، وخاصة السكاكي الذي يظهر أنه تأثر بآرائه في أكثر من موضم في المباحث الأربعة التي خصصها للكناية.

بدأ الشيخ المراخي بتعريف المكتابة لغة واصطلاحًا موردًا لها في ذلك معنين (1). أحدهما: المنى المصدي؛ وهو اللفظ الذي يُطلق ويُراد به لازم معناه مع جواز إرادته، والثاني: اللفظ المستعمل فيما وضع له على أن ينتقل منه إلى لازصه المقصود؛ نظراً لما بينهما من علاقة ولزوم عرفي أو تبعية. فتكون الكتابة بذلك حقيقة؛ لأن اللفظ استعمل فيما وضع له لكن ليس لذاته ولكن لينتقل منه إلى لازمه، وكان الشيخ المراغي قد أشار في أثناء ذلك إلى أن بعض العلماء اعتبر الكتابة واسطة بين الحقيقة والمجاز، فهي ليست مجازاً ولا حقيقة (2).

ومعلوم أن المؤلف مسبوق في جميع هذه الأفكار من قبل غيره من علماء البلاغة مما ينك على أن جهوده - وخاصة مسألة التسعريف - لا تتعدى الجمع والمقابلة وحسن العرض مع العناية بإيراد الاختسلافات التي ظهرت لدى القدماء، وهذا على حساب الجانب الفني في التعبير الكنائي.

لم يفتـاً الشيخ المراخي يستنج دلالة الكناية وصلتـها بالخطاب اللساني العربـي؛ فقد عُرف عن العرب أنهم يتلفظون بلفظ ولا يريدون منه مـعناه الدال عليه، بل لارم معناه، بحيث إذا أطلق الأول تبادر إلى اللهن المعنى الثاني. ثم يورد الشيخ المراغي أمثلة من كنايات القدماء؛ كقولهم: فسلان رحب الصدر، كناية عن الحلم، وفلانة نؤوم الضحى، كناية عن أنها مترفة مخدومة لها من يكفيها أمرها من الحدم والحشم(<sup>(3)</sup>).

<sup>(1)</sup> علوم البلاغة، ص279 وما بعدها.

 <sup>(2)</sup> قال الشيخ عبد المتعمل الصعيدي: (جرى الخطيب في هذا على المشهدور من أن الكتابة قسم آخر ضير الحقيقة والمجازاء. بقية الإيضاح 3، 150.

<sup>(3)</sup> علوم البلاغة، ص280.

وتمتنع في المجاز إرادة المعنى الأصلي(1).

والحق أن تعلق الدارسين المحدثين بآراء السكاكي يدل على الأثر القوي الذي احدثه هذا البلاغي في مسار البيان العسري بفضل حسن تبويبه وتقسيمه، بحيث لم تشهد المسألة البيانية تطوراً ملحوظاً منذ أن تم تشكلها النهائي على يديه.

وأما أقسام الكناية (2<sup>2</sup>: فلا تخرج هي أيضًا عن تلك التي ذكرها السكاكي في المفتاح العلوم»، وهي: كناية عن صفة، وهي ضربان: قريبة وبعيدة، وهذا بحسب قلة أو كثرة الوسائط؛ ومن أمثلة القريبة قولهم: طويل النجاد، وقول الحماسي:

أبت الروادف والثدي لقمصها مس البطون وأن تمس ظهورا

ومن أمثلة البعيدة قولهم: فلان كثير الرماد، وقول الآخر:

وما بك في من حيب فإني جبان الكلب مهزول الفصيل

وأما القسم الثاني: فهو كناية يطلب بها مـوصوف ُبحيث تختص به دون غيره، وقد تكون صفة واحدة أو صفات عديدة، ومن أمثلة الأولى قول الشاعر:

الضاربين بكل أبيض مخذم والطاعنين مجامع الأضفان

كناية عن القلب. ومن أمثلة الثانية قولهم في الكناية عن الإنسان: حي مستوي القامة عريض الاظفار، بحيث تختص هذه الصفات كلها بالإنسان.

وأما القسم الشالث: فهو الكناية يطلب بها نسبة؛ أي ثبوت أمر لأمسر أو نفيه عنه؛ كقولهم: للجد بين ثوبيه، والكرم بين برديه، وقسول زياد الأعجم في مدح عبد الله بن الحشرج:

إن السماحة والمروءة والندى في قبة ضربت على ابن الحشرج

وتنقسم الكناية بحسب الوسائط إلى أربعة أقسام، هي: التمريض، والتلويع، والرمز، والإيماء والإشارة. ثم أصقب الشيخ المراغي كل نوع بأسئلته الموضحة له، وحللها تحليلاً ادبيًّا مبينًا فيه الغرض من كل كناية فيها، وهي أمثلة أولع بذكرها القدماء وساقوها في أكثر من موضع في كتبهم.

<sup>(1)</sup> راجع طوم البلافة، ص 280. ومن المعلوم أن الشيخ المراقي اتتفى بلكر قرق واحد بينهما - ولعله يراه مهمـا أكثر من فيره - في حين أن السكاكي فسرق بينهما بغرق آخره هو: الاكتقال من اللازم إلى الملزوم في الكناية، بينما يتم الانتقال في المجاز من الملزوم إلى اللازم. راجع مفتاح العلوم، ص 403.

<sup>(2)</sup> علوم البلاغة، ص 280 وما بعدها.

خص الشيخ المراغي الكناية بتقسيم آخر اعتمد فيه على ابن الأثير<sup>(1)</sup>، وهو أنها تكون حسنة إذا جمعت بين الفائدة ولطف الإشارة، وقبيحة إذا هي خلت من ذلك؛ كقول الشريف الرضى يرثى امرأة:

إن لم تكن نصلا نغمد نصال

وقول المتنبى:

إنى على شغفى بما في خمرها لأعف عما في سراويلاتها

وقد علق ابن الأثيـر على ذلك بقوله: فهــله كناية عن النزهة والعفة إلا أن الفــجور أحـــن منها، مقدمًا عليه قول الشريف:

أحن إلى ما يضمن الخمر والحلى وأصدف عما في ضمان المآزر

وقد ختم الشيخ المراغي حديث عن الكناية بإبانة سر بلاغتها (2). فلقد أجمع البلغاء على أن المجار والكناية أبلغ من الحقيقة والتصريح؛ لأن الانتقال فيهما يتم من الملزوم إلى اللازم، فهو كادعاء الشيء ببينة. وأجمع البلغاء أيضًا على أن الاستعارة أبلغ من الكناية؛ لأنها كالجامعة بين كناية واستعارة، والمراد بالبلاغة عندئذ زيادة التأكيد في الإثبات، وليس شيئًا آخر. ومعلوم أن المراغبي استفاد في هذا الموضع من أقوال عبد القاهر الجرجاني؛ بحيث أورد آراءه التي جاءت في كتابه دلائل الإعجار.

وأما أسرار البلاغة الكنائية، فتظهر في أنها أسلوب من أساليب العرب التي يقصد منها الإيجار الذي هو رأس البلاغة، والاستكثار من وجـوه الدلالة. وقد ساق المؤلف أمثلة تبـرز أسرار التعـبير الكنائي، ولا شك أنهـا جميعًا من أمثلة وشواهد البـلاغيين القدامي.

وبالجملة: فإن الشيخ المراغي لا نلمس لديه إضافات حقيقية في بحثه للأسلوب الكنائي من شأنها أن تدل على مخالفة أو تجديد، وهو ما يكاد ينسحب على جميع المباحث التي خصصها لها.

فنحن إذا أردنا أن نخموض في شواهده التي أوردها - على سبيل المشال - نرى أنه كان من الضروري أن يشملها التجديد؛ وذلك بالاستعاضة عنها بأمثلة أخرى تتماشى والحياة الراهنة، مثلما نبه على ذلك بعض الدارسين بقوله: اوالكناية: هو كثير الرماد،

<sup>(1)</sup> الحل السائر 3، 58، 71، 72.

<sup>(2)</sup> علوم البلاغة، ص 285 وما بعدها.

كناية عن الكرم كانت لها بلاغتها في العصور القديمة. أما الآن فلا نكاد نشمر لها بجمال؛ لأن الذوق يختلف في تقدير الكناية باختلاف العصوره (1). وهو ما لم يعبا به بعض الدارسين، ولم يعيروه الأهمية الكافية، وكانهم اقتنعوا بأمثلة القدماء التي كانت تعبر عن وجهات نظرهم وأساليب عيشهم وقيمهم التي تشدهم للكون والحياة.

حاول بعض الباحثين تقويم جهد الشيخ المراغي في الكناية بقوله: «ومن هنا نستطيع ان نقول إن الشيخ المراغي - رحمه الله - لم يقدم للكناية جديداً يستحق الذكر والتسجيل؛ فلقد ترسم كغيره من علماء عصره خُطى السابقين، واقتفى أثرهم وقلدهم في كل شيء... وعندما تكلم عن بلاغتها نقل ما قاله الشيخ عبد القاهر الجرجاني، ولم يزد شيئًا، وكل ما فعله الشيخ المراغي هو حسن التنسيق والتبويب والبعد عن الخلافات التي أولع بها السابقون (2). وتوحي محاولته في النهاية بأن المسألة البيانية توقفت عند جهود القدماه؛ بدليل أن كثيراً من رجال البلاغة المحدثين لم يستطيعوا المفعى بها قُدمًا نحو أفق رحب وواسع.

د - من مظاهر تفرد البحث الكنائي - كتاب والأسلوب الكنائي،

يكاد كتاب محمود السيد شبخون الأسلوب الكنائي نشأته - تطوره - بالافته يكون من بين المؤلفات الفريدة التي حاولت التأريخ للتعبير الكنائي، رغم ما يبدو على تلك المحاولة من تسرع، نتيجة اضطراب التصور العام الذي أقام عليه بحثه الذي ورعه على: تمهيد: أبان فيه معنى الكناية لغة واصطلاحًا، منبهًا على ورودها في القرآن الكريم والحديث النبوي الشريف، والشعر العربي<sup>(3)</sup>. ومقدمة: ذكر فيها الأسباب التي دعته لتأليف كتابه، وحسمرها في مسعرفة تاريخ الكناية نشأة وتطوراً، والمسخصيات التي أسهمت في اكتشاف الأسلوب الكنائي وأبانت عن جماله وبلاغته، والبيئات والمصادر التي احتفت به واحتوته، وأسراره البلاغية، ومنزلته الحقيقية في الخطاب الأدبي (4). كما حاول المؤلف أن ينطلق من فكرة مفادها أن الكناية أصيلة الخطاب اللساني العربي، واستدل على ذلك بعدة أيسات شعرية ليؤيد تلك الفكرة، وقد استمر الأدباء يستعملون

<sup>(1)</sup> الإيضاح، مقدمة الشارح، ص 198.

<sup>(2)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 65.

<sup>(3)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 3.

<sup>(4)</sup> الأسلوب الكنائي، المقدمة، ص 4.

الكنابة في القديم حتى صدر الإسلام؛ بحيست اردادوا كلفاً بها، متاثرين في ذلك بآي الكنابة عند الحكيم. ولم يكد المؤلف يتهي من ذلك حتى عقد فصلاً في الكنابة عند البلاغين، معتبراً أن أول من تكلم عن الكنابة كلون بلاغي - فيما أعلم - هو أبو عبدة معمر بن المثنى المتوفى سنة 207 هـ، (1).

والحق أن أبا عبيدة لم يكن هو أول من تطرق للكناية باعتبارها إحدى الصور البيانية ؛ إذ يصود الفضل في ذلك \_ على المرجع \_ إلى السطبقة الأولى من علماء اللغة، وعلى رأسهم الحليل بن أحمد الفراهيدي<sup>(2)</sup>.

ومعلوم أن المؤلف عرض في هذا الفصل إلى ما يقرب من ثمانية عشر بلاغيا<sup>(3)</sup>، كان آخرهم ابن حجة الحموي - وهو من أصحاب البديعيات - بحيث تناول جهودهم في بحث الكناية من تصريف، وفرق بينها وبين التعريض والمجاز وباقي صور البيان كالتشبيه والاستعارة، كما أبان عن تقسيماتهم للكناية باهتبار المطلوب بها أو بالاستناد إلى قلة أو كثرة الوسائط، مع إبانة أسرار بلاغة التعبير الكنائي.

وقد عن لي أن المؤلف تجاهل كثيراً من رجالات البلاغة الذين لهم فضل كبير في دراسة الكناية، ومنهم على سبيل المثال سيبويه والفراء، وهما من علماء اللغة الأوائل، وابن قتيبة، ولسم يعرض بالدراسة والتحليل لما حواه كتاب «العقد الفريد» لابن عبد ربه من كنايات، ولعله كان جاهلاً بمؤلف أبي منصور الثمالي «الكناية والتعريض»، وكتاب القاضي أبي العباس الجرجاني «المتخب من كنايات الأدباء وإشارات البلغاء»، كما لم يعرض لجمهود الزمخشري في كتاب «المكشاف» ضمن المسار التاريخي الذي ألف في إطاره، وأيضاً باعتبار أن الزمخشري امتكمل ما كان أقامه عبد القاهر ورسمة دعائمه.

ومن اللافت أنه تناول جهود بعض العلماء واعتبرها فتحًا جديدًا في دراسة الكناية مع أنها لا تبعد عن كل ما حدوته كتب البلافيين المتأخرين من مثل ابن أبي الإصبع المصري (ت 654هـ) صاحب كتابي الحمرير التحبير، وابديع القرآن، الذي عرف الكناية

<sup>(1)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 7.

<sup>(2)</sup> مصطلحات بيانية، ص 132.

<sup>(3)</sup> وأولتك البلاغيون هم: أبو هيمة معمر بن المتنى، والجاحظ، والميرد، وابن المعز، وقداسة بن جعفر، وأبو هلال المسكري، وابن رشيق الشيرواتي، وابن سنان الحقاجي، وعبد المساهر الجرجاتي، والسكاكي وابن الاكبر، وابن أبي الإصبح، وعز الدين بن عبد السلام، والنوبري، والحطيب القزويتي، والعلوي، والزركشي، وابن حجة الحموي.

بقوله: «هي عبارة عن تسعيس المتكلم عن المعنى القبيع باللفظ الحسن، وعن النجس بالطاهر، وعن الفاحش بالعفيف<sup>(1)</sup>. وقد تكون أغراض الكناية غسير ذلك؛ إذ يتم بها التعبير عن الصعب بالسهل وعن البسط بالإيجاز، وربما كانت أيضا للتعمية والإلغاز والستر والصيانة.

ولم يلبث أن أورد لها أمثلة وشواهد من القرآن الكريم والحديث النبوي الشريف، ومن الشعر الجاهلي والمحدث<sup>(2)</sup>. ثم يخلص محمود السيد شيخون في النهاية إلى أن دراسة ابن أبي الإصبع للكناية «تهدف إلى الكشف عن الفوائد الأدبية التي تكمن في الصور البلاغية»<sup>(3)</sup>. ورغم ذلك فإن ابن أبي الإصبع لم يتناول أقسام الكناية من الوجهة التي تناولها بها السكاكي ـ على صبيل المثال ـ أو غيره من البلاغين.

وهناك بلاغي آخر عسرض له محمود شيخون وهو الشيخ عز الدين بن عبد السلام النويري (ت 733هـ) صاحب كتاب النهاية الأرب، وقد عرف الكتابة هو الآخر بقوله: قان يريد المتكلم إثبات معنى من المعاني، فلا يذكره باللفظ الموضوع له في اللغة، ولكن يجئ إلى معنى هو تاليه وردفه في الوجود، فيومئ به إليه، ويجعله دليلاً عليه، (4).

ولعله استوفى به أهم ما يجب أن يتوفر في حد الكناية من شروط لازمة فيه، ولم يهمل النويري إيراد أمثلة الكنايات من القرآن الكريم والشعر، ونبه على أن من الكناية ما يكون في الإثبات، ومن آواته أن الكناية ليست من المجاز، وأنها تختلف عن التعريض في كونه - أي التعريض - تضمين الكلام دلالة ليس لها ذكر (5). وبالجملة: فإن جهود النويري لا تبتعد عن آواه عبد القاهر الجرجاني، وليس في أقواله ما يدل على نوع من التجديد أو التفرد.

وأما جهود أصحاب البديعيات فاكتفى فيسها محمود السيد شيخون بما ذكره ابن حجة الحموي من آراه في الكناية، لعلها لا تختلف في جوهرها صمًّا أورده علماء البلاغة؛ إذ

<sup>(1)</sup> تحرير التحبير، ص 143، وبديم القرآن، ص 53 نقلاً عن الأسلوب الكتابي، ص 30.

<sup>(2)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 30.

<sup>(3)</sup> المرجع السابق، ص 31.

 <sup>(4)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 34، ونهاية الأرب 7، 59، ومعلوم أن هذا هو تعريف الكناية عند عهد الفاهر،
 راجع دلائل الإعجاز، ص 52.

<sup>(5)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 35، ونهاية الأرب 7، 60.

عرّف الكناية بقوله: «الكناية أن يريد المتكلم إثبات صعنى من المعاني فلا يذكره باللفظ الموضوع له في اللغة، ولكن يجئ إلى مصنى هو ردفه في الوجود فيومئ به إليه، ويجمله دليلاً عليه (1). ثم راح يفرق بين الإرداف والكناية بقوله: «الكناية هي الإرداف بعينه عند علماء البيان، وإنما أثمة البديع كقدامة والحاتمي والرماني قالوا: إن الفرق بينهما ظاهر، والإرداف هو أن يريد المتكلم معنى فلا يذكره باللفظ الموضوع له باللغة، ولكن يجئ إلى مسمنى هو ردفه وتابعه في الوجود (2). ومهما يكن من اختلاف في تسمية الكناية، فإن ابن حجة الحموي أورد لها شواهد من القرآن والحديث النبوي الشريف، واعتبر أن الكناية الحقيقية هي ما كانت بالحسن عن القبيح.

وقد استنتج محمود شيخون أن ما بذله أصحاب البديميات - وعلى رأسهم ابن حجة الحموي - في دراسة الأسلوب الكنائبي من جهد يُعتبر أثره ضشيلاً للغاية؛ لأن هدفهم كان الاختصار الذي أخل في النهاية بالصور البلاغية(3).

ولقد ظللنا نتساءل عن الغاية من وراء اختياره لأصحاب البديعيات ضمن علماء البلاغة الذين أسهموا في الأسلوب الكنائي، رغم إدراكه لضالة الجهد الذي قدموه في بحثها، وهو جهد يتضاءل أكثر إذا ما ووزن بعمل شراح التخييص أو مؤلفات بعض البلاغيين من مثل الإمام الطيبي صاحب «المتبيان في البيان»، وبلر الدين بن مالك صاحب «المسباح». ولعل ما قبل بشأن ابن حجة ينسحب أيضًا على ما قدمه ابن أبي الإصبع والنريري والزركشي من جهد؛ فهؤلاء البلاغيون لا يختلفون في آرائهم ووجهات نظرهم عن بقية المؤلفين؛ سواء في تعريف الكناية أو أقسامها أو سر بلاغتها. والكنائي؛ فقد لخص تلك الآراء وأحاط علماً بأحكامهم وعثّب عليها بما يبين مدى الكنائي؛ فقد لخص تلك الآراء وأحاط علماً بأحكامهم وعثّب عليها بما يبين مدى إصابتهم أو تقصيرهم، ولم يكتف بذلك، بل خصهم بملاحظات (٤) عامة تجمل طبيعة تلك الجهود وتبرزها على حقيقتها، وهو يرى أن القدماء سلكوا في دراسة الكناية تلك الجهود وتبرزها على حقيقتها، وهو يرى أن القدماء سلكوا في دراسة الكناية الخاصة، ومنها ما كان حلياها من الانجاهين المذكورين سابقًا، كما اعتبر أن

<sup>(1)</sup> خزانة الأدب، ص 440 نقلاً عن الأسلوب الكنائي، ص 53.

<sup>(2)</sup> المعجم القصل في علوم البلاقة، ص 58.

<sup>(3)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 55.

<sup>(4)</sup> المرجع السابق، ص 55.

لاصحاب البديسيات اتجاها يكاد يفترب من اتجساه المتكلمين وهم أصحاب المنطق، وهو شىء نخالفه فيه باعتبسار أن البديميات لا ترتقي لتلك الشروح التي ألفها أصحابها ووسعوا بها دائرة آراء السكاكي اعتراضاً وبسطاً ومخالفة وتأييدا.

لقد خص محمود شيخون الفصل الثاني للكناية في المصر الحديث وتناول فيه بعض المؤلفات التي عنيت بالتعبير الكنائي، وهي: «الوسيلة الأدبية للعلوم العربية» للشيخ حمين المرصفي، و«جواهر البلاغة» للشيخ أحمد الهاشمي، وكتاب «علوم البلاغة» للشيخ المرب»، وكتاب «البلاغة الواضحة» للشيخ المراغي، وكتاب «البلاغة الواضحة» لعلي الجارم ومصطفى أمين، وكتاب «البيان العربي» لبدوي طبانة، وكان العيب في نظك المثناول افتقاره إلى الرؤية الشمولية التي تحلل المؤلفات وفق ما تتشابه فيه يرما تختلف، خاصة وأن أغراض المؤلفين متباينة ا منها الغرض التعليمي، ومنها ما نظر إلى الكناية باعتبار أنها من مستويات البلاغة داخل النص الأدبي ا فهي إذن وسيلة من الوسائل المشروعة لدى الناقد، ومن تلك المؤلفات ما فضل التأريخ للفن الكنائي. ولقد أتى تناوله لتلك الأعمال في ضوء جهود القدماء، ولم يحللها وفق مستجدات المصر المحديث، أو بمنى من ناحية إمكانية التأثر بالشقافة الغربية، وإن كنا نعدم ذلك في الأعمال التي اختارها.

وإجمالاً: فإن محمود شيخون بحث في المؤلفات المذكورة الكيفية التي تم بها تعريف الكناية، وإيراد الشواهد والامشلة والتقسيمات الشائعة لها، وسر بلاختها في ضروب الحطاب اللساني، ومدى احتفال الدارسين بإيراد الخلافات التي ظهرت في كتب البلافة، واستنتج في النهاية مدى اتباعية الدارس أو عدم اتباعيته لقدامى البلافيين؛ كقوله عن المرصفي: ولقد ترسم الشيخ المرصفي - رحمه الله -خطى السالفين، واقتفى أثرهم في دراسته للكناية؛ فتعريفه لها تعريف الخطيب القزويني، وتقسيماته هي تقسيمات السكاكي، وشواهده التي أوردها هي شواهد السابقين، وليس له فيها من جديد يلاكر سوى تعليقه عليها بأسلوبه الادبى الرائع الاخاذه (1).

وأما الفصل الثالث: فخصصه لصور الأسلوب الكنائي، ويعني بها أقسامه الشائعة، بحيث عرض لها وأورد شواهد كل منها على الهيئة التي انتهت إليها عند علماء البلاغة. وقد شاء المؤلف أن يضيف لتلك الصور تقسيم ابن الأثير باحتسارها ضربين: ما يحسن استعماله، وما يقبح استعماله، ثم بسط القول في القسمين، موردكا لهما أمثلة من الشعر والتر.

<sup>(1)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 61، 62.

وأما الفصل الرابع: فقصره على الأثر البلاغي للأسلوب الكنائي، ولم يتعدد فيما أورده عن أقوال القلماه، وقد ختم المؤلف كتابه بتخصيص الفصل الخامس<sup>(1)</sup> لكنايات القرآن الكريم وسر جمالها، مبينًا أنواعها وأقسامها، فقد تأتي إردافًا أو إشارة أو رمزاً أو إياة أو تمريضًا، ثم خلص المؤلف إلى أن سر جمال الكناية القرآنية راجع إلى عدة أسباب؛ منها: ما تتسم به من إيجاز، ومن مسحة أدبية، وحسن تصوير، وتناسب الفاظها مع معانيها.

وبالجملة: فإن محمود شيخون اتسم بحثه للكناية بإطلاق بعض الأحكام التي تفتقر إلى الدفة والتسمعيص؛ كادعائه أن دراسة القدماء للكناية تخلو من كل نقد يقوم على الذوق والإحساس، في حين نجد أسئلة لذلك النقد في كساب الشعاليي «الكناية والتعريض»، وكتاب «الصناعتين» لأبي هلال العسكري، وكتاب «المشل السائر» لابن الأثير، كسما أنه لم يتناول بعض المؤلفات التي تحدثت عن فن الكناية، وهو ما نعتبره تقصيرا لا مبرر له.

والظاهر أنه كان شديد الترسم لما كتبه البلاغيون القدامى في الكناية، رغم ضيقه ذرعًا بكشرة تقسيماتهم وتغريعاتهم، وهو لم يخرج عن النطاق العام الذي بحثت في ضوئه الكناية.

ه - وأما كلمة الحتام في جهود الدارسين المحدثين في بحثهم للكناية، فيسمكن الوقوف عليها فيما يلى:

تنوعت غايات المولفين للحدثين في بحث الكناية وتووعت على إحياء الطريقة القديمة في الشروح؛ بغية تقريب المسائل البيانية الأذهان اللمارسين، ولم تخلُ تلك المحاولة من بعض الإضافات التي تتمثل في المتحقيق والتسوضيح والشرح. وقد حماول أولئك المدارسون الاجتهاد في التوفيق بين الكناية والرمز معتبرينه مظهراً من مظاهر تطورها، وهي محاولة تفتقر إلى أسس صحيحة من شأتها أن تجمل الأمر مستساغًا - على مستوى التصور - على أقل تقدير. وقد هلق بعض الدارسين على ذلك الاجتهاد بقوله: «وذكر الرمز في هلما التقسيم التائه أغسرى بعض من يتعلقون بهلما العلم وبالحداثة أيضًا بربطه بالرمز الأدبي، وحاول أن يجد للرمزية مسلكًا في أسلوب الكناية، وتلك سلاجة وجهل بطبيعة الرمزين؛ لأن الجامع بينهما هو الجامع بين النهارين في قول الشاعر:

<sup>(1)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 95 وما بعدها.

«أكلت النهار بنصف النهار»: يعني أكل فرخ الحبارى، ويسمى نهاراً»(1).

وفي رأيي: أن محاولة التوفيق في هذا المضمار كانت تغذيها أسباب طارنة على السلاخة العربية، لا بل على الأدب العربي، وهي الشائر بالأدب الرسزي الغربي، ومحاولة صياغة المسائل البيانية على منواله وعلى صياغاته.

وهناك مؤلفات حاول أصحابها ابتداع منهج حداثي يبدأ باختيار النص الأدبي وجعله أساسا في الدراسة على أن تلحق به المسألة البيانية \_ أي الكناية \_ وهي محاولة لا تخلو من بعض الشوائب؛ كالاكتفاء بالجمل بدل النصوص، واستشمار الحواشي في ذكر التقسيمات والاختلافات، ولا يخفى في النهاية أن أصحابها يريدون العودة بالبلائمة إلى الفضاء الذي تبلورت فيه، ونعني به النص الأدبي.

ولم يخل التأريخ للكناية من بعض العثرات من مـــــثل عدم الإلمام بكل ما ألف حولها من مؤلفات، والافـــتقار إلى النظرة الحصـــيفة التي تتناول بحث الكناية في ضــــوء جهود القدامي ومدى تأثير الدراسات الحداثية المعاصرة فيها.

ومن اللافت بعد هذا كله أن تلك الجهود لم تحاول الجمع بين الجانب التاريخي والفني للكناية؛ بحيث المجانب الساسا من الفني للكناية؛ بحيث اكتفت بذكر ما أسمته بأسرار البلاغة الكنائية وجعلته أساساً من أسس المبحث، وليس جانبًا مهمًا جديرًا بالبحث والتأمل والتقصي، وهو ما سنحاول أن نتناوله في الفصول التالية من هذا البحث.

محمد محمد أبو موسى، التصوير البياني دراسة تحليلية لمسائل البيان، ص 399.

# 

#### الكنايية باعتبارها صورة فنية

أفضت جهود العلماء والدارسين في الأسلوب الكتابي إلى إيراز قيمته التحبيرية بين صور البيان، ولم يكادوا يتهون من ذلك حتى كشفوا عن منزلته البلاغية؛ فقالوا في ذلك: قومن أسباب بلاغة الكنايات أنها تضع لك المعاني في صورة المحسات، ولا شك أن هذه خاصة الفنون؛ فإن المصور إذا رسم لك صورة للامل أو لليأس بهرك وجعلك ترى ما كنت تعجز عن التعبير عنه واضحًا ملموسًا، فعثل: قكثير الرماد، في الكناية عن الكرم، وقرسول الشر، في الكناية عن المزاج، وقول البحتري:

أو ما رأيت المجد القي رحلة في آل طلحة ثم لم يتحول

في الكناية عن نسبة الشرف إلى آل طلحة، كل أولئك يبرز لك المباني في صورة نشاهدها، وترتاح نفسك إليهاه (1). وكان من البديهي عندئذ اعتبار الكناية صورة فنية تؤدي ما تؤديه الصور من نقل التجارب الأدبية إلى المنطقين بشكل مؤثر، وبصياغة أدبية جميلة تتضافر فيها جميع مكونات الصورة لتشكل في النهاية نسيجًا لغويًا يتم من خلاله نقل الفكرة المراد تبليغها.

وإذا كانت الصورة<sup>(2)</sup> تمني «ما ينطبع في اللهن أو ما يوحي إليه بغمل تشكيل لغوي
 فني منبعه خيال الشاعر المبدع القادر على التشاط العلاقات الخفية بين الأشياء في جو
 مشحون بالعاطفة»(3). فإنها غدت -كما يرى النقد الحديث - إحدى الوسائل الهامة في

<sup>(1)</sup> جوامر البلاغة، من 281. (2) يعرف معجم تعليمية اللغات الفرنسي الصورة كمايلي:
"Image n.f en stylistique et rhétorique rapprochement de deux termes dans le discours pour produire entre eux un effet d'identification contrairement à la comparaison qui procéde aussi par rapprochement terme alors que la métaphore, la métonymie, la synecdoque etc, procédent par substitution, donc par effacement de l'un deux l'image n'explicite pas l'identification (par l'emploi de est, comme etc) elle se contente d'accorder, (ex: flamma ardente) au seus large, terme générique désignant toute espèce de figure, voire (d'anomalie sémantique) Genette, c'est à dire toute relation analogique motivée au nom, établie entre deux termes en passant par la métaphore, la métonymie,

R, Gallison, D. Coste dictionnaire de didactique des langues, Hachette, Prance, 1976, P 272. و يتضع من كل ما مر فرتباط العبورة – مهما كان ترصها - بالرظيفة الجمالية التأليبة عن علاقة المسطلمين بيضهما بحديث يتم تجاوز أحدهما اوذلك للوصول إلى المنى البعيد مكس الشبيه على سيل المثال الكونه

<sup>(5)</sup> سناه حسيد البياتي، نسو منهج جديد في المسلافة والشد، ص 278. ويرى أحمد حسن الزيات: «أن المراد بالصورة إبرالا المنى العقلي أم الحسسي في صورة محسة» دفاع عن البلاضة، نقلاً عن علي علي صبح، الصورة الادبية تأريخ ونقد، ص 110.

تقويم المبدع وطبيعة إبداعه، وخاصة الشعري منه، ولا يوجد البديل الأفضل عنها في ذلك. إن الناقد فيستكشف بها القصيدة وموقف الشاعر من الواقع، وهي إحدى معاييره الهامة في الحكم على أصالة التجربة، وقدرة الشاعر على تشكيلها في نسق يحقق المتعة والخبرة لمن يتلقاه (1).

وليس غنيًا عن البيان الإشارة إلى أن نقدنا القديم احتفى بالصور على اختلاف أنواعها، وإن لم يكن سباقًا إلى وضعها تحت مصطلح الصورة الآديية أو الشعرية أر الفية -على اختلاف التسمية - بحيث عالج تلك الصور علاجًا يدل على تقدير واع بقيمتها البلاغية وبدورها الفعًال في تحويل المعنوي إلى حسي، أو تحويل الحسي إلى معنوي وأثر كل ذلك في نفس المتلقي، وبذلك اهتم نقدنا القديم وكل الاهتمام بالتهليل البلاغي للصورة القرآنية، وتمييز أنواعها وأنحاطها المجازية، وركز على دراسة الصور الشعرية عند الشعراء الكبار أمثال أبي تمام والبحتري وابن المعنز، وانتبه إلى الإثارة اللافتة التي تحدثها الصورة في المتلقي، وقرن هذه الإثارة بنوع متميز من اللذة، والنفت نوعًا ما إلى الصلة الوثيقة بين الصورة والشعر، باعتبارها إحدى خصائصه النوعية التي تميزه عن غيره المين عن غيره عن غي

لقد تبلور الوعي بالصورة الفنية عصوماً في العصر الحاضر بالبحث في منشأها باعتبارها محصلة للتفاعل الحياصل بين المبدع والواقع المحيط به المفاعل الحياصل بين المبدع والواقع المحيط به الفناعل الحياصل المحيط به المرء الصور ويقلب النظر فيها ويدقن البحث فيها ويمرف مواقع عناصرها . . . وهن طريق قواه الحيالية والإبداعية يصوغ خطاطات ومقومات ويؤلف استمارات وكنايات . . . (3) فهو إذا أراد الكناية لجأ إلى فكره وتدبر الموقف الذي يستدعيه المختار من أساليب البيان ما كان مناسباً للملك الموقف، وملائكا لمناه الذي يريد أن يصوره ، فقد يكني عن علاقة ، ولتكن من نوع صوء العشرة ، بما كنى لمناه الذي يوما ماء قال: فكان إذا رأسي قرب من حاجب حاجبا (4). دلالة على تبرمه وامتماضه منه ، وهو إذا أراد تصوير صفة مذمومة مثل الكبر ، كنى عن فعل صحاحها بقوله: «نفخ شدقيه (5)، وهو إذا تلمس العطاء والكرم في شخص، فعالم بالامتناع

<sup>(1)</sup> جابر أحمد عصفور، الصورة الفنية في التراث النقدي والبلاض، المقدمة، ص 7.

<sup>(2)</sup> المرجع السابق، المقلمة، ص 8.

<sup>(3)</sup> مجهول البيان، ص 78.

<sup>(4)</sup> جواهر البلاطة، ص 279.

<sup>(5)</sup> المرجم السابق، ص 279.

كنى هن بخله بقـوله: هو مقتـصد، أو نظيف المطبخ، أو نـقي القدر<sup>(1)</sup>. ولا شك أن صور الكناية التي أتينا على ذكرها ما هي إلا نتاج لمديد المواقف التي يصادفها المرء أثناء علاقاته مع محيطه الذي يميش فيه.

والصورة الكنائية لون من ألوان المجاز، لكونها تمبيراً عن معنى بطريق غير مباشر؛ إذ "تمد الكناية من للجاز؛ لكونها عملًا من التعبير يؤدي المعنى أداءً غير مباشر، وتشارك المجاز في وجود علاقة بين معنين، وتستميز في أن أحد المعنين ظاهر ربما لا يمنع ولكنه يعسرف الذهن إلى مسعنى آخسر يوحي به ويستخفى وراءه أكشر عسمشًا ودلالة على المراد...، (2). فإذا أردت تفصيل ذلك في قول أبي نواس - كناية عن البخل -:

درأيت قدور الناس سودا من الصلى وقدر الرقاشيين بيضاء كالبدر ١(٥)

ظهر لك أن القاتل لم يرد ببياض القدور إلا معنى آخر تستدل عليه بعد روية وإعمال فكر، هو أن القسدور إذا لم تكن بها بقايا السطعام، ولم تنصب عسلى النار ظلّت على حالها الذي كانت عليه قبل الطهو، وبالتالي فإن أصحابها لا يكلفون أتفسهم عناه الطبخ أو الدعوة للمآدب أو القرى، فتتوصل بذلك إلى أنهم قوم بخلاه، وقد عدل الشاهر عن التصريح بذلك إلى تعسوير البخل، وهي صفة معنوية، بشيء إذا ذكر دل عليه، وهو بياض القدور؛ فقولنا: هم بيض القدور يجوز فيه إرادة معناه الحقيقي، وهو أنهم بيض القدور حقيقة، أو هو كناية عن بخلهم، وهو المعنى المجازي المقصود.

إن الأدباء ينزعون حادة إلى للجاز وما يتفرع منه من صور فنية، اعتقاداً منهم أنه أهم وسيلة تمكنهم من نقل تجربتهم الشعورية، وأحاسيسهم وأفكارهم التي يريدون أن ينقلوها لجمهدور الناس، وليس أقدر من الكناية – على سبيل المثال – في تصدوير حال الإنسان الخالى من العبوب، المطاهر من جميع الأدوان، وقد صورته أساليب العرب في كناياتهم أحسن تصوير؛ فقالت: «يقال: فلان طاهر الثياب وطاهر الجيب والذيل والأردان، إذا وصفوه بالنقاء من المعايب ومدانس الانحلاق...، (4).

<sup>(1)</sup> النهاية في فن الكناية، ص 85.

<sup>(2)</sup> نحو منهج جديد في البلاغة والتقد، ص 298.

<sup>(3)</sup> النهاية في فن الكتابة، ص 85. الصلى من النار: تقول: صلى العسمى بالنار: لينها وقومها، وصليت المحم: شيء، جاء في الحديث: «إنه أثن شاة مصلية» للرجع السابق، ص 85.

<sup>(4)</sup> الكشاف 6، 176.

وقد تظهر القيمة الحقيقية لهذه العسور في التعبيس عن المعاني الخلقية إذا قوبلت بالتعابير المباشرة عنها، التي يظهر أنها لا تؤدي نفس خرض المتكلمين، وقد يكون ذلك هو السبب الذي يدفع بالشعراء كي يعتمدوا على المجاز وما يتصل به بدل خيره من الأساليب، حيث إنهم قد أحسوا أن رمور اللغة الحقيقية لا تمكنهم من أن يؤدوا بها معانيهم أداءً حقيقيًا؛ ولذلك فإن الشعر إذا أجيد فيه التصوير كان قمينًا أن يفتن القارئ فتنة تلهيه عن ذات نفسه؛ أي أنها تصرف عن إدراكه الواعي؛ بحيث يواجمه الصورة الحيالية وكانما يواجه أمراً واقعًا، بل ما هو أتوى أثراً من الأمر الواقع،(1). فأما أن تفوق الصور المجارية -كالكنايات - التعبير بالحقيقة في إبراز المعاني وتشكيل جزئياتها الدفر ١٤ فمن أمثلته ما جاء في القـرآن الكريم كناية عن الحسرة والندم، قوله تعالى: ﴿ وَيُومُ بَعْضُ الطَّالَمُ عَلَيْ يَدَيْهِ يَقُولُ يَا لَيْتِي اتَّخَذْتُ مَعَ الرَّسُول سبهلا ﴿ [الْفَرْقَانَ]؟ قال الزمخشري: عفض البدين والانامل والسقوط في البد وأكل البنان وحرق الأسنان والأرم وقسرعها، كنابات عن الغيظ والحسرة؛ لأنها من روادفها فسلكر الرادفة، ويدل بها علس المردوف فيرتفع الكلام به في طبقة الفصاحة ويجد السامع عنده في نـفسه من الروعة والاستحسان ما لا يجده عند اللفظ المكنى عنه (<sup>(2)</sup>؛ فلقد صورت الآية الكريمة حالة التحسر والندم التي تنتاب الظالم الذي يفوت على نفسه فرصة النوبة والانصياع للأوامر والنواهي التي أمره بها السرسول الكريم، حيث لا ينفعه إذاك ندمه، وشاء الله تبعالي أن يهبول الأمر في نفوس الناس، وخاصة العصاة منهم، فصور حالة أولئك بحال الحائف والفاقد الثقة في النفس، والذاهل الذي يعض بديه دونما شعور منه، والذي يقرض أسنانه حسرة على ما فاته، وهي حالات نفسية لا يستطيع النعبير بالحقيقة أن يوفيها حقها من التصوير.

ومن المفيد التذكير بأن الصورة الكنائية جنزئية تقع في اللفظ المفرد أو الجملة ولا تتعداهما إلى غيرهما، وهي إذا وقعت دلت في الحالين على الستر والحفاء؛ قال عدنان قاسم: «وتجدر الإشارة إلى أن التعبير بالكناية جزئي وصحصور في كلمة أو جملة؛ وذلك يتماشى والنظرة الجزئية إلى القصيدة التي تبناها معظم القدماه، تلك النظرة التي فتتها إلى عناصر فلم تربط بين أجزائها لتجاهلها لدور التجربة الشعورية (3).

أفسول في البلاغة، من 232.

<sup>(2)</sup> الكشاف 4، 146.

<sup>(3)</sup> التصوير الشعري التجربة الشعورية وأدرات رسم الصورة الشعرية، ص 148.

## فمن أمثلة الكناية في المركب قول الشاعر في رثاء من مات بعلة في صدره (1): ودبت له في موطن الحلم حلة لها كالصلال الرقش شر دبيب

فإذا كانت الكناية قد وقعت في الموطن الحلم، فإن قيمتها التصويرية تظهر في

الإيحاء الذي تتركه في نفس المتلقي، فإن الداء جعل فرائصه ترتمد من هول الآقة التي اجتاحت ذلك الموضع، مثلما تجتاح الحيات مكانًا آمنًا تحيط به السلامة من كل جانب. ولا يقتصر الإيحاء على الكناية المركبة، وإنما يظهر أيضًا في المفردة من مثل الكناية عن المرأة: بالنصحة، والشساة، والقلوص، والسرحة، والحرث، والفراش، والعتبة، والقارورة، والقروصرة، والنعل، والغل، والقيد، والظلة، والجارة، والحليلة (2). وهي الفاظ تحمل كلها دلالات إيحائية مصدرها البيئة العربية، وخاصة البادية الصحراوية؛ بعيث أثر العربي أن يستلهم من تلك البيئة صورة رامزة لشخص لا يريد التصريح بذكر اسمه، وهي المرأة.

وقد يكون من دلائل الوعي بوظيفة الصورة الكنائية أن نجد ناقداً مثل قدامة بن جعفر يحاول أن يؤكد القيمة التعبيرية لها، فينص على أنها من فائتلاف اللفظ مع المعنى»، وولمل قدامة بن جعفر كان أصدق نظراً حين جعل الكناية أو ما يسميه بالإرداف تحت ما أسماء ونعت ائتلاف اللفظ مع المعنى»، وهنا تفارق الكناية دلالتها الجزئية لترتبط بالنسيج المام جعيعه...» (3). بمعنى أن العمورة الكنائية عندلل لبنة في بناء القصيدة الذي يقيمه الشاعر بمفضل صيافة تجربته الشعرية، وبمقدار ما تسهم به العسورة الكنائية في تلك التجربة تتحدد قيمتها التعبيرية الحقيقية، وقد أكد النقد المعاصر تلك الوظيفة، ونص التجربة تتحدد قيمتها الأجزاء مع التجربة الكلية والعمورة المفردة عند النقاد المعاصرين هي على ضرورة انتظام الأجزاء مع التجربة الكلية والعمورة المفردة عند النقاد المعاصرين هي تشبيها أو استمارة أو كناية، وهي صور جزئية تتناسق وتدور في إطار العمورة المركبة أو الكلية، وهي القصيدة كلها أو مجموعة أبيات منها تدور حول فكرة متصلة تعددت قوالب التعبير عنها وتنوعت العصور الجزئية التي تتناولها في تسلسل وتصاعد وغو مطرد مؤالب التعبير عنها وتنوعت العصور الجزئية التي تتناولها في تسلسل وتصاعد وغو مطرد

<sup>(1)</sup> جواهر البلاغة، ص 278، الصلال جمع صل بالكسر: فسرب من الحيات صغير أسود لا نجاة من لدفت، والرقش جمع رقشاه وهي التي فيها نقط سوداه في بياض، والحية الرقشاء من أشد الحيات إيلاء. جواهر البلاغة، ص 278.

<sup>(2)</sup> الكتابة والتعريض، ص 7.

<sup>(3)</sup> فلسفة البلاغة بين التقنية والتطور، ص 439.

حتى تنتهى بعد استيفاء أنحاء الفكرة ا(1).

ولقد ظلت الدراسات الحديثة تقلل من جهبود علماء البلاغة والنقد القدامى في هذا الشان؛ لكونهم نظروا إلى الكناية - وهي من العسور الجزئية - خارج النبيج العام للتجربة الشعرية، وكأنها شيء تمت صياغت بمناى عن تلك التجربة، ومن ثم قبوموا النص انطلاقًا من ذلك تقويمًا هو الآخر جزئيًا، فقد راقهم في بيت امرئ القبس، وهو يصف امرأة -:

ويضحى نتبت المسك فوق فراشها نؤوم الضحى لم تنتطق من تفضل ١٤٥٠

فقوله: (فنؤوم الضحى)، كناية عن ترفها، وكونهـا سيدة مخدومة. ولا بكادون بعد هذا يلتفتون إلى السياق الذي وردت ضمنه، خاصة وأن الشاعر صور هذه المرأة صورة أخرى في البيت الذي قبله، وهو:

## تضى الظلام بالعشاء كأنها منارة عمسى راهب متبتل (3)

بحبث شبهها بالمنارة التي تضى إمساه السراهب أثناء تعبده وابتهاله، فهي كالسراج المضى لحسنها وبباضها (4)، فإذا كانت تلك المرأة على ما هي عليه من الجمال في تلك العشية، فإنها من حرائر النساء المخدومات المنعمات المحاطة في نومها بالمسك، بحيث إنها تستخرق في نومها إلى وقت الضحى؛ لأن لديها من ينوب عنها في الحدمة. وعا يؤكد تضافر نسبج صورة المرأة في البيتين انتفاء التناقض بين الصورتين الذي لا تكاد تجد له أثرا.

وإذا كان من اللافت أن الصورة الكنائية تسم بالغموض<sup>(5)</sup>، فإن ذلك لا يجعلها تستحيل إلى لغز يستغلق على الأفهام، إنه وذلك الغموض الذي لا يصل إلى درجة

<sup>(1)</sup> محمد إبراهيم عبد العزيز شادي، الصورة بين القدماء والماصرين دراسة بلاقية نقدية، ص 67.

<sup>(2)</sup> نقد الشعر بتحقيق كمال مصطفى، ص 156.

<sup>(3)</sup> جاه بديوان أمرئ النيس، ص 17 ما يلي: «المنارة ها هنا: المسرجة» ويحستمل أن يريد صومعة الراهب، لائه يوقد النار في أعلاها للسطارق، وقوله: (عسى راهب» أي المنارة الشي تضىء في وقت إمساء الراهب. والمبتل: للجنهد في العبادة المنقطع من الناس؛ أي أن هذه المرأة كالسراج المضى لحسنها ويباضها».

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، ص 17.

<sup>(5)</sup> اعتبر قدامة بن جعفر أن المعموض عددل يعد عيًا في الشعر؛ قال: وحلما الباب إذا ضعف لم يكن داخلاً في جملة منا ينسب إلى جيد الشعمر؛ إذ كان من عيوب الشمر الانفلاق في اللفظ وتعملر العلم بمعاه، تقد الشعر تحقيق كمال مصطفى، ص 158.

التلغيز. إن جهداً قليلاً من المتلقي سوف يُعضي به إلى فهم ما يسريده الشاعر مع ما في ذلك من متعة الاكتشاف ولذته (1). ومن البين أن الغموض في حد ذاته يتفاوت قربًا وبعدًا؛ فمن أمثلة القرب قول نافع بن لقيط الفقعسي، وقد أنشده ابن قتيبة:

داريط حمارك إنه مستنفر في إثر أحمرة عمدن لغرب

يروى: الجر حمارك، وصعناه: كف نفسك عن أذى قومك لا تطمعن إليسهم بالأذى، فإنك قد عرت في شتمهم كما يعير الحمار عن مربط أهله يتبع حمراً (2). فقد كنى عن كف النفس عن الأذى بزجر الحمار، وهي صورة كنائية لطيفة، مصدرها الحياة البدوية العربية وما اعتاد عليه العرب من أساليب الخطاب عن النهى وكف الأذى.

وقد يكون من الكناية الغامضة تلك التي يكنى بها عن الصناعات الهينة؛ فقد: فستُل الشعبي عن رجل خطب امرأة فقال: إنه لبن الجلسة، نافذ الطعنة، فروج، فإذا هو خياط... وسئل حجام عن صناعته فقال: أنا أكتب بالحديد، واختم بالزجاج، (3)؛ فهو غموض -على ما يبدو - مقصود، بغض النظر عن غاياته الخطابية: أتكون خيلقية أم غير ذلك، وهو إن وقع في الخطاب الشعري -على سبيل الافتراض - دلّ على نوع من الفنية من شأنها أن تعسمه من الانحطاط والإبتلال؛ فالغموض أو «الإخضاء فيما نحن فيه إنما هو مظهر من مظاهر تلك الفنية؛ لأن الأديب استطاع أن يتحاشى ما لا ينبغي أن يكون من مثله من اللين يُزِنون الفاظهم... ومن مواضع الإجادة في فنه ألا تتجمع لك مسانيه إلا بعد أن يحوجك إلى طلبها بالفكرة، وثقابة النظر، وقد صدق عبد القاهر حيث يقول ما معناه: ومن المركوز في الطبع أن الشيء إذا نيل بعد مطلب له أو الاشتياق اليه ومعاناة الحنين إليه، كان موقعه من النفس أجل والطف... (4). وهكذا فإننا لا يتصور خلو الصورة الكنائية من تلك الأبعاد الفنية أو الإيحاثية إذا هي تسهل فيها فيها

<sup>(1)</sup> سمير أبو حمدان، الإبلافية في البلاغة العربية، ص 159.

<sup>(2)</sup> المعاني الكبير 2، 793، ومثله قول عبد الله بن عنمة:

الزجر حمارك لا يرتع بروضتنا إذا يرد وقيد العبر مكروب

هلما مثل؛ يقول: رد شرك هنا لا تستمرض لنا وإلا تفعل يرجع إليك أمرك مضيفًا عليك، والمكروب المضيق؛ المعانى الكبير 2، 793، 794.

<sup>(3)</sup> الكتابة والتعريض، ص 129.

<sup>(4)</sup> حنفي شرف، التصوير البياني، ص 237.

أصحابها وتحولت إلى أسلوب مباشر، فإن «الوصف المباشر يضعف الدلالة؛ وهو دون الصور الإيحاثية ابًا كان مظهر الإيحاء...ه(1).

فقدت كثير من صور الكنايات قيمتها الدلالية بفعل بُعد المهد بيننا وبين الفترة التي قيلت فيها؛ بحيث أصبحت لا تلبي الغاية التي تقال من أجلها، وهو أمرٌ تنبه إليه كثير من الدارسين إن «كشيرًا من الكنايات لم يعد صالحًا في وقتهنا الحاضر برغم جماله وصلاحيته للزمن الذي أنشئ فيه؛ كقول الشاعر:

وما يك في من عيب فإني جبان الكلب مهزول الفصيل وقول الآخر يصف كلبه:

يكاد إذا أبصر المضيف مقبلا يكلمه من حبه وهو أهجم (2)

وقد يكون للتحول الذي حدث في حياة الناس أثر في أن فقدت تلك الصور جاذبيتها، فأصبحت الكنايات عن المعاني تقتضي صوراً تمتاز بالجدة والطرافة، هذا إذا أضفنا إلى ذلك أن حيويته وقدرته على التأثير ترتبط بجملة أمورا أهمها انبشاق التعبير من أعماق الذات وتميزه بالجدة والابتكارا فالمجازات البالية أو المبتدلة لا تثير فينا أي شعور يتسجاوز المعنى المجرد... ع(3). وقد تكون قيمة أمثال تلك الكنايات لا تتعدى الجانب التاريخي للخطاب الادبي باعتباره كان ولا يزال أصدق معبر عن أصحابه على أقل تقدير.

لم يهمل الدارسون العناصر الكونة للصورة الكنائية باعتبارها لونًا «من الدوان الخيال عُني بها نقاد العرب وعَرَفوا لها مكانتها في الإيضاح والتاثيرة (4). وكان أن عولوا في ذلك على جهود علماء النقد والبلاغة القدامى، وأيضًا ما أنجزته المدرسات البلاغية الغربية في العصر الحديث، وأدركوا من ذلك أن هذا التعبير يستعين في إبراز المعاني النفسية والمجردة بالأشياء التي تقع عليها الحدواس، فيحدث هناك تمثل لتلك الافكار والاحاسيس والمشاعر النفسية بالأشياء المحسوسة، وذلك من خلال التجربة الأدبية للأدب، والتي تعد الصورة الكنائية وما تحمله من عواطف وأفكار الجزء الهام في بنائها الكلي.

<sup>(1)</sup> محمد غنيمي هلال، النقد الأدبي الحديث، ص 53.

<sup>(2)</sup> احمد أحمد بدري، أسس النقد الأدبي عند العرب، ص 532. ألبيت لابن هرمة كما في مقتاح العلوم، ص 406، والإيضاح، ص 369، والمصباح ص 151. وأعجم: أعرس. وموج أعجم: ليس له وشاش ولا صدت.

<sup>(3)</sup> نحو منهج جديد في البلاغة والنقد، ص 280.

<sup>(4)</sup> أسس النقد الأدبي عند العرب، ص 529.

ولا بد من التأكيد على أن الشاعر لا يحتفظ بكل التجارب التي مر بها، وإنما ترتسم في ذاكرته تلك التي تُلح دائمًا على الحفسور في وجدانه وفكره، وهو ما عبر عنه بعض الباحثين بقبوله: «وليس يعني هذا كله أن الشاعر يحتفظ بكل منا رأى وما سمع، وإنما الممقول أنه يحتفظ بالتجارب ذات القيمة الرمزية على حد تعبير إليوت. إن الذاكرة تلح على بعض التجارب دون بعضها الآخر؛ لأن الشاعر يراها فيناضة بالدلالة التي يحاول فضها بأن يقدمها إلى الوعيه(1). وهو إذا احتفظ ببعض تلك التجارب انجه إلى خياله وهو أهم عنصر مكون للصورة الكنائية- يبحث فيه عن صورة يجسم بها مضمون أو محتوى تلك التجربة، وما تحمله من أفكار وهواطف وانفعالات؛ فالبحتري وهو يصور صراعه مع فريسته في بيته القائل:

فأتبعتها أخرى فأضللت نصلها بحيث يكون اللب والرحب والحقد

تراه استعاض عن ذكر القلب - وهو مكمن لكل ما ذكره - بما يدل عليه، وبما يؤدي إلى تهويل الأمر في نفس المتلقي، وإحداث الأثر فيه، مما يجملنا نحس إزاء ذلك بالألم والفجيعة تارة، وبالرأفة والشفقة تارة أخرى.

إن فاعلية الحيال وقوته تظهر في هذا الجمع بين دلالات الألفاظ المكونة للصورة الشمرية، وهي: اللب والرعب والحقد، وكلها دلالات رامزة للقلب باعتباره مصدرا لها، ولا شك أن الطعنة إذا أصابت القلب ذهبت بكل تلك الاحاسيس الفياضة، والتي من الرجع أنها أحاسيس إنسانية، ولا نظن أنها ضرائز حيوانية؛ لذا فهي من إسقاطات الشاعر على معانيه.

ولم يفتأ الدارسون يؤكدون قيمة الحيال باعتباره مكونًا للمسورة – التي تعتبر الكناية إحدى وسائلها – بقولهم: «وعلى هذا يكون الحيال هو المنبع الحسب لتكوين وسائل الصورة الأدبية، فيختار به الأدبيب الألفاظ التي تناسب المعنى وإيقاعها وانسجام حروفها المتلائمة مع العاطفة، ثم يؤاخي بين هذه الألفاظ ويضع الحيال أيضًا –كل لفظ في مكانه ثم يوزع العبارات توزيعًا يُحدث نغمًا يتفق مع الغرض العام من الصورة... ع(2). وقد تكون في تلك الصورة التي رسمها امرؤ القيس بعض عا حققه الحيال من الوظائف المالغة الذكر، وهو قوله من قصيدة:

<sup>(1)</sup> مصطفى ناصف، الصورة الأدبية، ص 33.

<sup>(2)</sup> علي علي صبح، الصورة الأدبية تأريخ ونقد، ص 132.

ظللت ردائي فوق رأسي قاعدا أحنى على التهمسام والذكسرات

أعد الحصا ما تنقضي عبراتي يبتن على ذي الهم معتكرات بليل النسمام أو وصلن بمثلب مقايسة أيامهسا نكرات(1):

فأما العبارات المناسبة لهذا الموقف التــصويري المحزن فهي: العبرات، والتهمام، وهو من الهم، والذكرات، وهو ما يتذكره الإنسان فيفيض فؤاده أسى وألمًا، وتعداد الحصى، وهو فعل لا إرادي وعبثي في نفس الوقت، وكل تلك الألفاظ تبرز هذا الموقف الدرامي المشحون الذي يفسطرم في مخيلة الشاعر، وهمو مشوب بعاطفة تطفح بــالتأثر والحزن. وأما الاصوات التي تجسم الموقف الدرامي، وتأبي أن تظل حبيسة نفسه فسهي: احتوا. القافية على حرف المد في اعبسراتي، ومعتكرات، وتكرات، وكأنها تعكس أنينه الدُّ ج عن شعوره بالتحسر والألم.

وأما المؤاخاة بين الألفاظ ووضعها في مكانها المناسب، فتظهر في الوحدة العضوية للصورة التي تحقيقت بفضل التوزيع المحكم للجمل مثلما نجد في الجملة الاعتبراضية: وردائي فوق رأسي قباعدًا). فالأصل في التعبير: اظللت أعد الحبصي، وهي العبورة الكنائية الرامزة لاضطراب الشساعر وغيابه عن الوعي لحظة تذكره لاحبــته، وليست هي الجملة الاعتراضية الوحيدة فسى الأبيات، فهناك جملة أخرى هي: (أعنى بليل التمام)، وهذا بعد أن قسال: •أعنى على التهمسام والذكرات. . . البيت، وقسد أفاد كل ذلك في توزيع العبارات في البيت توزيعًا من شأنه أن يخدم الإيضاع الداخلي، وأيضًا القافسية باعتبارها مصدر النغم الموسيقي، فلا نكاد نعثر في الأبيات المذكورة على أي خروج على قواعد النظم على أقل تقدير. ولا شك أن جميع تلك العناصر قد تضافرت وتشابكت في إبراز التجمرية الشعرية الحسزينة التي تلونت بلون من الكآبة، وقد لعب الحسيال دورًا كبيرًا في اجتماعها وتوافقها مع الجو العام للأبيات.

وقد يكون من فضل الحيال في التصوير إبانة الدور الذي يلعبه التشخيص -Personi fication في جعل الصورة تموج بالحياة، وترفل معانيها في حلة أشبه بحلل الأدميين في تجسيد المعاني، ﴿والتشخيص هو أرقى أنواع الحيال، وصورته إنسانية من أنواع الصور، فهـو يجـند المعنى ويبنعث الحياة في الصلب الجنامد، ويوجد الرمنوز للمحسنوسات، ويجسم الأفكار التي تتخـايل من وراء الصور، وتقوم الحيوية فيه مــقام البرهان العقلي،

<sup>(1)</sup> راجم الديوان، ص 78، 79 قوله: ‹ظللت ربائي قبوق رأسي، أي لما فشيئ الديار فوجدتهما صففرة متغيرة قعدت متنكراً باكياً ما تنقضي دمومي، وقوله: اأحد الحسمى يصف أنه كان يعبث بالحصى ويقلبه بين يديه، وهو من فعل المحزون المتحير، الديوان، ص 78.

رهو الدليل الوجداني الناطق المدي لا يعرف إلا الشحور، وغيرها من خصسائص التشخيص...ه (1). وبمعنى آخر: هو الجانب التصويري الادبي الذي يمنزج فيه الادب باعتباره نشاطًا فكريًّا - بالجوانب الإنسانية المختلفة، حينما تسبغ على الافكار الصفات الإنسانية التي صهدناها في الإنسان الكائن الحي. وهو إذا أردنا أن ندرسه انطلقنا من دعائمه الأساسية التي يقوم عليها؛ فالتشخيص فيعتمد على دعائم أساسية في حيويته، وهي: اللون والشكل والحركة، عما يزيد الصورة الادبية روحة وسحراه(2).

ومن أمثلة اللون في التشخيص الكنائي قول الشاعر:

إن في ثوبك الذي المجد فيه لضياءً بزري بكل ضياء(3)

فقد جعل المجد كله في ثوب الممدوح، كناية عن جعله مختصًا به دون غيره للعلاقة القائمة بينه وبين صاحبه، وقد علم من عَـجُز البيت كيف ازدان الممدوح بلون الضياء، وهو من قبيل الإشراق، فصار بذلك يشع بنوره على الناس، وفي ذلك كله تشخيص يزيد الصورة الكنائية بلاغة، ويضفى عليها حسنًا ورونقًا.

وأما الشكل (4): فمن أمثلته قول الله تعالى في سورة القمر: ﴿ خُفُعُ أَلْمَارُهُمْ... ﴿ ﴾ [القمر]، قال الزمخشري: «وخشوع الأبصار كتابة هن الذلة والانخلال؛ لأن ذلة المليل وهزة العزيز تظهران في هيونها ها (5). فقد شخصت الأبصار، وصارت كالتي تعقل فتسمع وتدرك وتعي، فيظهر هندلذ خشوهها جراء إحساسها بالذلة والحسران، هذا إذا أضفنا إلى ذلك أن الحشية قد تكون من جميع الجوانع، وخاصة إذا وقر في النفس ما كان دافعا إليها، وقد أوجزت الآية الكريمة المعنى من خلال تشخيص الشكل الذي بدت عليه الأبصار.

<sup>(1)</sup> الصورة الأدبية تأريخ ونقد، ص 126. (2) الصورة الأدبية تأريخ ونقد، ص 126.

<sup>(3)</sup> جواهر البلاغة، ص 279. البيت للمتنبي في ديراته بشسرح البرقوقي 1، 158، وهو من قصيدة نظمها بعد أن طلب إليه كافور أن يذكر داراً بناها يازاه الجامع الأعلى على البركة ومطلعها:

إنما التهنطت للأكفاء ولمن يدنى من البعداء

راجع ديواته بشرح البرقوقي 1، 156.

 <sup>(4)</sup> الشكل يقابل مصطلع Porme وهو في اللسانيات أو في المجم ياتسرب من معنى التركيب، وهو يقابل المضمون والمعنى في المفهوم التقليدي:

<sup>&</sup>quot;En linguistique comme dans le vocabulaire général, le mot forme est polysémique sans l'acception saussurienne, le terme forme est synonyme de structure et s'oppose substance. Dans une acception traditionnelle le mot forme s'oppose contenu, à sens"

Jean Dubois, dictionnaire de linguistique, larouse, France, 1969, P 222.

<sup>(5)</sup> راجع الكشاف 6، 55.

وأما الحركة: فمن أمثلتها قول أبي نواس في المديح:

فما جازه جود و لا حل دونه ولكن يسير الجود حيث يسير(1)

فصور الجود على هيئة الكائن الحي المفعم بالحياة، والذي يرحل ويرتحل في أي مكان سار فيه هلما الممدوح، وكأنه أصبح رهن إرادته، وبذلك فإن التشخيص قد أغنى عن التصريح بما عليه هذا الممدوح من كرم مملارم له. ويرى المدارسون أن التصوير يمكن النظر إليه في ضوء المستويات التي يتم تشكيل الصورة من خلالها، وهم - يقصدون هنا النظر إليه في فرد المستويات التي الكناية إحدى ألوانها، ولعلهم يعنون في ذلك كله بدراسة اللغة الشعرية التي لا تعني أنها حروف وكلمات، بل أيضًا أفكار، قوعلى ذلك تكون الصورة الأدبية هي الالفاظ والعبارات التي ترمز إلى المعنى، وتجسم الفكرة فيها، أو بي مدلول اللفظ الحسي، (2). فإذا ما أردنا دراسة تلك اللغة أو الصورة انطلقنا من المستويات التي يتحرك الشاعر عليها وهي: «1 - مستوى الجملة. 2 - مستوى السياق. 3 - مستوى المورة المورة - المورة المورة المعارة والمناصر، على اعتبار الصورة ولتكن الكناية - مكونًا من مكونات النص، عما يستوجب أن يتحقق فيها أهم العناصر، ودمن اهم عناصر الصورة الشعرية مواءمة الصياغة لموضوع القصيدة، وهناك عناصر أخرى لها هي الحيال والوحدة والموسيقى والتوازن والتناسب وتخير الالفاظ، ثم بعد ذلك التأثير والانعالي (4).

ونحن إذا أردنا - في نهاية المطاف - أن تجمل العناصر الهامة المكونة للصورة والتي استخلصناها من جملة من الآراء، قلنا إنها تتمثل في: اللفظ المفرد، والجملة أو السياق أو العبارة، والإيقاع الموسيقي، والتصوير الذي قد يكون من وسائله الكناية (5).

<sup>(1)</sup> جواهر البلاغة، ص 279.

<sup>(2)</sup> الصورة الأدبية تأريخ ونقد، ص 4.

<sup>(3)</sup> تحو منهج جديد في البلاغة والنقد، ص 241. يرى بعض الدارسين «أن الصورة الشعرية تفرض دراسة المناصر الآتية: 1- اللفظة. 2- العبارة. 3- الإيفاع. 4- التصوير، والصورة الشعرية إنما تنهض بهذه المناصر مجتمعة ولا تنهض باي منها على حدة محمد بركات حمدي أبو علي، فصول في البلاغة، ص 281.

<sup>(4)</sup> قصول في البلاغة، ص 241.

<sup>(5)</sup> إن تلك العناصر هي منابع الصورة الأدبية، ومنها:اللفظ الفصيح، والحيال بالتواهه، والموسيقى بالتواهها المختلفة، والنظم والتأليف، والصسورة الجزئية... واجع علي صبيح الصورة الأدبية تأريخ ونقذ، ص 164، 165، 166.

إن فاعلية السياق تظهر في تضافره مع بقسية العناصر المكونة للمعنى العام، كما يظهر ذلك في بيت كثير:

#### تجافیت عنی حین لا لی حیلة وخلفت ما خلفت بین الجوانع

فإنه عندما أراد وصف ما يلاقيه من صدود حبيبته، حيث لا يملك خلاصاً عا هو فيه، صور ألم الصبابة في نفسه بقوله: «وخلفت ما خلفت» صفضلاً الإيماء والإشارة على التصريح؛ فكان جميع ما ورد في السباق من ألفاظ مثل لفظ «تجافيت»، وقوله: «خلفت ما خلفت» وما يحمله من دلالات إيحاثية، ومجيء ذلك كله مورعًا توزيعًا دقيقًا بين صدر البيت وعجزه كاشفا عن الحالة النفسية الكئيسية للشاعر، وقد جاء ذلك التصويسر متناميًا من أول كلمة في البيت إلى آخر لفظ فيه.

وأما الإيقاع الموسيقي: فتبدو قيسمته التصويرية كما في قوله تعالى: ﴿... فَغَشِهُم مِنْ النَّمِ مَنْ اللَّهِ مَن اللَّهِ مَا النَّهِ مَا اللَّهِ مَا عَشِهُم مِن اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

ويظهر ذلك الإيقاع في الشعر، كما في قول أبي تمام(1):

#### ما لی رأیت نرابکم بیس الثری ما لی أری أطوادکم تتهدم

إذ تجد ترديد صوتي الكاف والميم في «ترابكم»، وهو في الصدر، وفي «أطوادكم»، وهو في الصدر، وفي «أطوادكم»، وهو في العجز، كما تجد ذلك الترديد الصوتي عنالاً في أصوات الراء، والآلف المقصورة في «الثرى»، وهو في صدر البيت، وفي لفظ «أرى»، وهو أيضًا في عجز البيت، هذا إذا أضفت إليه الإيقاع الداخلي للبيت.

وأيضاً التصوير من خلال الكناية في قوله: ايبس الثرى، كناية عن تنكر ذات البين، وتهدم الأطواد، كناية صن خفة الحلوم وطيش العقول (2). وهذا المستوى المتصويري كثيرا ما يحتاج في تجليه إلى الجانب الموسيقي؛ لأن الموسيقى في البناء التصويري عنصر يضيف إلى الصورة بعداً آخر، ويقوي من شأن التصوير والإيحاء، ويعطي للصورة مذاقا

<sup>(1)</sup> فنون بلاضية، ص 163. الثرى: الأرض، والسندى، والتراب الندي. أطوادكم: الجبل العظيم الملاهب صملاً في الجسو، ويشه به غيره من كل صرفع أو عظيم أو راسخ؛ وفي التنزيل العزيز: ﴿... فانفق فكاذ كُلُ مُولِمُوهِ المنظمة المنظمة الوسيط 2، 569. والبيت في الديوان 3، 199.
(2) فنون بلاخية، ص 163.

حاصًا، ولونًا منميزًا لا يتموفر لها بدون هذا العنصره (1). وكانه بذلك يزيد في إضفاء لون من الحياة على التمصوير، فيمنحه حركة وإيقاعًا وأبعادًا إيحاثية، خماصة إذا كانت الصورة شعرية منتظمة داخل أوزان وتفعيلات.

وإذا كان بعض الدارسين يفضلون دراسة العسورة من خلال ما يصطلحون على تسميته بد: الحسجم، والشكل، والموقع، واللون، والحركة، والطعم، والرائحة (2). فإن الاختلاف بمينهم وبين غيرهم لا يتعمدى نوع المصطلحات التي يطلقونها، فهم يريدون بالحجم مثلاً العمورة جزئية كالكناية، باعتبار أن هناك صوراً أخرى كلية، وهي النص أو القصيدة. كما يريدون بالشكل ما عبر عنه عبد القاهر الجرجاني بالمعاني الأول الفهومة من أنفس الألفاظ، وهي المعارض والوشي والحلي وأشباه ذلك، التي تقوم مقام الدليل في قولك عن الرجل إنه مضياف في التعبير الكنائي: جبان الكلب مهزول الفصيل (3). ويريدون بالموقع البعد المعنوي الذي ترمز إليه العمورة، ولتكن الكناية كالحالة النفسية، أو الواقع المحسوس أو النموذج البشري. وأما الطعم والرائحة: فمن النادر أن نجد العمورة تحتفى بهما.

وتلعب العاطفة دوراً اساسبًا في حيوية الصورة وديناميتها؛ بحيث يندر أن تتوفر على عامل الإثارة والتأثير إذا افتقدتها الصور أو خلت منها، فإذا فكان الحيال عنصراً اساسبًا في بناء الصورة، وان العاطفة عنصر أساس لفاعلية الصورة وحيويتها، وإنما نجعل العاطفة ضرورية لفاعلية الصورة وحيويتها، ونجعل الخيال عنصراً اساسبًا في بناء الصورة؛ لأن العاطفة يمكن أن نحسها في بناء تقريري (4). وبذلك فإن مجالها التعبير المجازي وما يتصل به من صور كالكنايات، وأيضاً التعبير بالحقيقة، أو أنها عما يجب أن يتسم به كلُّ كلام معبرً عما يختلج في النفس تعبيراً صادقًا ومؤثراً.

إن العاطفة ترتبط بالخيال باعتباره أصل الصورة، فتزرع فيه الحيوية والنشاط، وتتحول به من مجرد احاسب واخيلة جاملة إلى أرواح وأشباح وظلال؛ فأهميتها إذن فتكمن في أنها تجمع الخبال أكثر نشاطًا وحبوية، وتمنحه قدرة على استجلاء روح الأشبياء

<sup>(1)</sup> الصورة في شعر بشار بن برد، ص 83، نقلاً عن نحو منهج جديد في البلاغة والنقد، ص 243.

<sup>(2)</sup> الصورة الأدبية تاريخ رنقد، ص 166، 167.

<sup>(3)</sup> دلائل الإعجاز، ص 204.

<sup>(4)</sup> نحو منهج جديد في البلاغة والنقد، ص 269.

وحقائلها، والنفاذ في أصمالها، وبذلك ترفد الصورة بمزيد من الفاطلة، مما له الأثر الكبير في المتلقي (1). ولقد ظل الشعر العربي مرتبطاً بالعاطفة التي تتفاوت في القصيدة أحبانًا بين القوة والفسعف، والسمو والضعة، وهو ما جعل النقاد يلاحظون ذلك، وونقاد العرب يُطلقون على مثل هنا الشعر الذي قلّت فيه العاطفة أو العدمت – أنه قليل الماء والرونق، يريدون أنه ضعيف الحيوية لا يبعث في النفس نشاطا ولا بهجة؛ إذ أن الحيوية الدافقة والنشاط والجهجة من آثار العاطفة والوجدان ... (2).

ومن البين أن قياس الصورة الأدبية -كالكناية - ببعض المعايير الخلقية من شأنه أن يجعلنا نحس بقلة أو وضباعة عاطفته، مثال ذلك ما لاموا فيه أبا الطبب المتنبي حيث يقول:

وإني على شغفي بما في خمرِها لأصفُّ عمَّا في ســراويلاتها وهذه كناية عن النزاهة والعفة إلا أن الفجور أحسن منهاه(2).

فعندما تضاءل البعد الإيحائي الرامز في الكناية والذي يُلجأ إليه للستر والإخفاء غلب جانب التصريح فيها على غيره من الجوانب، وتحولت إلى حقيقة بعد مجاد، حتى قال الصاحب ابن عباد: «كان الشعراء يصفون المآزر تنزيهًا الأضاظها عمًّا يُستشنع، حتى تخطى هذا الشاعر المطبوع إلى التصريح، وكثير من العهر أحسن عندي من هذا العفاف، (4). وبذلك تهافئت عاطفة الشاعر لكونها لم تسر في شرايين الصورة سريانًا يحمها الليحائي.

وقد يكون من أسباب قوة العاطفة مجيشها صادقة ومعبرة عما يجيش به وجدان صاحبها، بحيث تأخذ وضعها الحقيقي في الصورة - الكنائية - باعتبارها أساساً للتجربة الشعرية، والتجربة عمادها الأحاسيس والعبواطف وما يتميز به المبدع من روح شفافة تتأثر للمبواقف وتنفعل لها؛ فالشاعر هند التصوير يندمج في الأشياه ويُضفي عليها مشاعره، وقد قبل في هذا المعنى إن الفنان يلون الأشياء بدمه (5).

<sup>(1)</sup> نحر منهج جديد في البلاقة والتقد، ص 269.

<sup>(2)</sup> أسس التقد الأدبي عند العرب، ص 509.

<sup>(3)</sup> المثل السائر 3، 71.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق 3، 71.

 <sup>(5)</sup> مز الدين إسماعيل، الشعر العربي المناصر، ص 127، نقلاً عن: تحو منهج جديد في البلاغة والنقد، ص 270.

وقد أجاد الفرردق - أيّما إجادة - عندما حقق تلك القيمة الفنية، فغلف معناه - وهو في رئاء أمرأته - بغلاف من الحزن والأسى، تصوره عواطف ومشاعره المساججة والملتهة من جراء المصاب الذي ألمَّ به 1 قال:

وجفنُ سلاحٍ قد رُزئتُ فلم أنَّعُ عليه ولم أبعَثْ إليه البواكيا وفي جوفه من دارم ذو حفيظة لو أن المنايا أمهلت ليساليا

وهذا حُسن بديع في معناه، وما كني عن امرأة ماثت بجمع أحسن من هذه الكناية، ولا أفخم شائاًه(1).

وقد نكون قوة الماطفة عائدة إلى قدرة صاحبها على تنويعها بحسب المعاني التي ينقلها عبر الصور؛ فإن العواطف قد نكون مستعصية على صاحبها تارة، وقد تكون قريبة سهلة الانقياد تارة أخرى؛ قرمعنى هذا أن الشاعر المتنوع العاطفة أفضل من غير المتنوع؛ لأن هذه الاغراض الشعرية ننبع من عواطف مختلفة، فتنوعها ينبئ عن تنوع هذه العواطف»<sup>(2)</sup>.

وقد تتغلب بعض العواطف على شاعر من الشعراء فيشتهر بها، مثلما هو شأن المختساء في رثاء أخيها صخر، بحيث صورت لوعشها، وما ألم بها من خلال عاطفة مشحونة بالآلم والحسرة، ورغم ذلك فقد فضّلت أن تلوذ بالسعبر خير من أن تفعل بنفسها ما تفعله بقية النسوة؛ قالت الحنساء:

ولكتِّي رأيتُ الـصــبر خيرًا من النعلسين والرأس الحليسّ ومن رَحُض الغراب إذا تنادَى دحاةُ الموت بالكاس الرحيق<sup>(3)</sup>

وقد كَنتُ بالنَعلين والرأس الحليق عما تفعل المرأة بنفسها إذا فقدت عزيزًا عليها من تحليق الرأس وضرب بالنعال، فجعلتنا بذاك نشاركها آلامها وتشعر ممها بوقع الالم على نفسها، ولا شك أن عساطفة الرئاء لم تغلب على شاعر من العربيسة أكثر مما غلبت على الخساء التي ظلّت تبكي أخاها إلى أن أصبيت بالعمى.

 <sup>(1)</sup> المثل السائرة، 71 مماتت المرأة بجمسع (مثلث): أي علداء، ولم أحشر عليهما بديرانه، والجسفن: ضد السيف ونحوه. المنايا جمع منه.
 (2) أسس النقد الأدبي عند العرب، ص 507.

<sup>(3)</sup> كتاب المعاني الكبير آد، 1197. قال ابن تنبية: «كانت المرأة في الجساهلية إذا مات زوجها حلقت رأسها، وأخلت نعلي زوجها في منظها وضريت بهما وجهها، وإذا لم تكترث المزأة بموت ميشها نشرت شعرها في مائم، فتقول: «المعبر خبيرٌ من أن أفعل فعل تلك أو فعل هذه. والرحض: الفسل ايقال: رحضت الثوب إذا لحسلت، والمغملة، والغمراب: الشعر الأسود، ومنه قبل رجل فربيب إذا كان أسعود الشعر ولم يشب، ودهاة الموت: الزائم، وكن يدعون بالحمر إذا نُحن؛ ليكون أشط لهن وأبسره المعانى الكبير 3، 1197، 1198.

وإذا كانت الساطفة لها تلك الأهبية، فإن بعض الدارسين جعل العسورة ثمرة من شارها. قومن هنا نفهم ما دار حول الصورة الأدبية في أنها ثمرة عاطفة الأدبب الحاصة وما يشعر به في نفسه إذاء الأشياء بعد أن تمتزج بمشاعره، وما يضفيه عليها من حالاته النفسية الوجدانية (1). وهو ما جمعل أحمد الشبايب يشترط بعض الشروط الواجب توفرها في العاطفة بحيث إن الصور تختلف وضفًا لاختلاف العاطفة؛ قال: قان تختلف الصورة باختلاف العاطفة؛ قال كانت عملة تتصل بأسرار الحياة وأعماق النفس وجمال الصور، والإيبجاز فيها، وإن كانت عميقة تتصل بأسرار الحياة وأعماق النفس تطلبت الجزالة والصور للحكمة، وإن كانت العاطفة طريفة اقتضت التضصيل والبسط وتعدد الصوره (2).

فمن أمثال العاطفة العميقة الكناية عن الموت باصفرار الأنامل في قول الشاعر:

وكل أناس سوف تدخل بينهم دويهية تصفر منها الأنامل

يعني الموت، فعبر عنه باصفرار الأنامل؛ لأنها تصفر من الميت، فكأن اصفرارها ردَّف،(3).

ولا شك أنه في تصويره للموت ومجيئه مصغراً على شكل «الدويهية» أفاد ترويع الموقف في أنفسنا، وجملنا نتصور النهاية المحتومة لكل حي، وهي اصفرار الانامل، بحيث أشاع اللونُ الاصفر حالة مرضية هادةً ما تتاب المرضى من ذوي العاهات.

ومن العناصر المكونة للصورة الإيحاء الذي «يمثل قيمة جوهرية في الشعر، فالتسعبير الإيحائي أعمق تأثيراً في النفس وأشد علوقًا في اللهن من التعبير التقريري المباشره (4). ومعنى ذلك أن الإيحاء بتولد بالعدول إلى المجاز، وهو أمر قد تضطر إليه دواع عديدة من أهمها ما ذكره إيراهيم أتيس - على سبيل المثال: «توضيح الدلالة، ويكون ذلك عندما تنتقل الدلالة من مجال المعاني المجردة إلى مجال المعاني المحسوسة بالرؤية والسمع واللمس والشم، فيسهل إدراكها، ونقل الدلالة بهذه الطريقة شائع لدى المبدعين من الشعراء، والموهوبين من أرباب الغن، ومن ذلك قول الشاعر:

<sup>(1)</sup> الأسلوب الكتالي، ص 231، 232.

<sup>(2)</sup> الصورة الأدبية تأريخ ونقد، ص 144.

 <sup>(3)</sup> الصناعتين، ص 387، والبيت للبيد، راجع المعاني الكبير 3، 1206. البيد بن ربيعة، وفاته سنة إحدى وأربعين (٤١.) وصمره مائة سنة وسبع وغمسون سنة، نهاية الأرب 3 ، 70.

<sup>(4)</sup> نحو منهج جديد في البلاقة والتقد، ص 273.

# وذي رَحِم قلَّمْتُ أظفارَ ضِنه بحلي منه وهو ليس له حلم<sup>(1)</sup>

وأعلى درجة من وضوح الدلالة بالنقل من المجردات إلى المحسوسات يكون في الكنايات؛ كان يكنى عن الكرم بكثرة الرماد، وهن المتذلل بإراقة ماء الوجهه (22). وليس معنى ذلك أن تحور الصورة الكنائية، وهي إحدى أنواع المجاز على البعد الإيحائي في جميع الاحوال؛ فإن بعضًا منها ربما افتقرت إليه، من مثل قول القائل:

وكان ما كان عما لستُ أذكرُه ﴿ فَظُنَّ شُوًّا وَلَا تَسَأَلُ حَنِ الْحَبِرِ

فاكثرُ هذا الكلام كنايات (<sup>(3)</sup>؛ قال الثعالبي: «فهو كناية كالتصريع» (<sup>(4)</sup>. وما ذلك (لا لانها فقدت الدلالات الإيحاثية، فتحولت في ذهن المتلقي إلى مجرد حقيقة من الحقائق التي لا تحتاج إلى تأمل وتفكير.

ومعلوم أن النقد الحديث - وخاصة أصحاب المذهب الرمزي - كثيراً ما كان يؤاخذ البرناسية لما كانت تبديه من وضوح ومباشرة. ومثل ذلك ما أخله الشاعر «ما لا وميه» وعيم الرمزية الثاني على البرناسية التي تسرف في الوضوح والصراحة في قوله: «إن البرناسين يتناولون الشيء كله، ويظهرونه كله، فيضقلون بللك صحر الحفاء، ويسلبون الذهن نشوة الطرب التي ينشؤها فيه اعتقاده بأنه يخلق (<sup>(2)</sup>).

وفي الأدب العربي صور كثيرة انعدم فيها الإيحاء الذي تحمله دلالات الآلفاظ والعبارات، حتى غدا انزياح العبارات لا يؤدي وظيفته في الحفاء والستر؛ كما هو الشأن في الكناية في قول القائل:

وما نلتُ منها محرَّمًا خيرَ انني إذا هي بالَّتْ بُلتُ حيثُ تَبول، (6)

<sup>(1)</sup> الفين: يكسر الفياد الحقد الشديد.

<sup>(2)</sup> دلالة الألفاظ، ص 160، 162، نقلاً عن فريد عوض حيدر، علم الدلالـة دواسة نظرية وتطبيقية، ص65.

<sup>(3)</sup> الصناعتين، 409 والبيت في «المنتخب من كسنايات الادباء وإشارات البلغاء»، ص 11، 12. و قد نسبه لابن المتز بإبدال دوكان» بـ «فكان» و«فظن شراً» بـ «فظن خيرا».

<sup>(4)</sup> الكناية والتعريض، ص 71.

<sup>(5)</sup> التصوير البياني، ص 238.

 <sup>(6)</sup> المتناعثين، من 410. ورد الشطر الأول منه في كتباب «المتنفب من كتابات الأدباء وإشبارات البلغاء».
 من 11:

وما نلتُ منها محرًّا غير أنَّي البُّسَالُ بِسُمَاتًا مِنَ الثَمْرِ اللَّهَا

فإنه عندما أراد الكناية عن الجسماع أتى بما هو أفظع منه، وأبشع وأذهب بدلالة الإيحاء، وبذلك قلل من شأن المعلول إلى المجاز الذي قد يكون بسبب المنى الحقير أو المنحط، أو الذي يُتحفظ من ذكره لموانع دينية أو أخلاقية أو اجتماعية كما هو الشأن في البيت السابق.

ومن المؤكد أن العلماء قديمًا وحديثًا يكادون يتفقون على قيمة الإيحاء في الخطاب الادبي وعلى تأثيره الفحّال، قوقد أجمع النقاد وعلماه البلاغة قديمًا وحديثًا على أن الإيحاء أقوى أثرًا في النفس من التصريح، وأن المعنى الذي يتشهي إلى المتلقي بعد مجاهدة النفس وكمد الخاطر وإعمال الفكر والشعور وتقلبهما على وجومهما المختلفة تكون أمكن في النفس وأعظم أثرًا فيها، وأقوى ارتباطًا بها... (1). ولشدما يعجب المرء بدلالات الإيحاء في قبول رسول الله على أن وقاه الله شر ما بين فكّيه ورجليه دخل الجنة (2)؛ بحيث لم يصرع باللغو، وفعل الزني، وكنّى عن ذلك بما يدل على أن ترك الأفتين عاقبتهما الجنة بأسلوب يغلب عليه الإيحاء. وفي القرآن الكريم كنايات ترك الأنتين عاقبتهما الجنة بأسلوب يغلب عليه الإيحاء. وفي القرآن الكريم كنايات مفعمة بالإيجاد والإيحاء من مثل قوله تعالى: ﴿... هي مفعمة بالإيجاد والإيحاء من مثل قوله تعالى: ﴿... هي أنساء وقوله تعالى: ﴿... هي راودني عن نفسي ... ﴿ ... وقد أفعن بعدكم النه ما أجمع كلامه للمحاسن واللطائف، وما أظهر أثر الإعجاز على إيجازه وبسطه في معناه ولفظه (2). ولعل مرد تلك للحاسن الظلال الإيحائية التي تثير ليخاده على الدلالات بوجدانهم وبمشاعرهم أو بعقولهم، وهو ما يؤدي إلى في صعياغة تلك الدلالات بوجدانهم وبمشاعرهم أو بعقولهم، وهو ما يؤدي إلى في صياغة تلك الدلالات بوجدانهم وبمشاعرهم أو بعقولهم، وهو ما يؤدي إلى اقتاعهم في نهاية المطاف.

وقد يكون من المبالغة أن نجمد بعضُ النقاد المعاصرين ينظرون إلى صمور المجار<sup>(4)</sup> المرسَل والكناية نظرة مخالِفة لما وطنًا أنفسنا عليه، بدعوى أنهما <sup>و</sup>أقلَّ قدرة من التمشيية

<sup>(1)</sup> الصورة الأدبية تأريخ ونقد، ص 171. (2) الكنابة والتعريض، ص 25.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص 29.

 <sup>(4)</sup> لعل هذه الفكرة تطابق ما يراه طوطولونه بخسصوص عدم قدرة الكناية على النصوير مقارنة بالاستمارة، قال في ذلك:

<sup>&</sup>quot;La métaphore est aisément repérable parce qu'elle introduit une image, alors que la métonymie ne fait image que dans certains cas particuliers relativement rares. Bien qu'elle soit moins frappante, il faut se garder de penser que la métonymie ne mérite pas un semblable degré une étude stylistique approfondie et systématique "Michel Le Guern, Sémantique de la métaphore et de la métonymie, larousse, Prance 1972, P 1004.

ولما بشأن رظيفة للجاز في إنتاج الصورة داخل النص، فطول اكارين كلوميل ماج، وأن سانسي»:
"La synecdoque repose sur un rapport d'inclusion entre sens propre et sens figuré, la métonymie sur un rapport de contiguté, ces tropes sont beaucoup moins productifs que la métaphore "Fromillage, Anne sancier, Introduction à l'analyse stylistique, Gauthier, Villares, Paris, 1992, P 157.

والاستعارة في تقديم الصور الحسية المتفاعلة، ثم يردّون هذا إلى أن العلاقات في كل من المجاز المرسل والكنابة عقد لمية، أو أن الكناية في درجة دنيا من الإيحاء، فسهي قريبة من الإشارة في النقد الاوربي:(1).

وقد لا يكون من المفارقات العجيبة أن تجستمع الصورة الكنائية مع الصورة الاستعارية في بيت واحد، فنودي دورها في الإيحاء بشكل لا يقلّ أهمية عنها؛ قال كثير: وهمرُ الرداء إذا تَبسَّم ضاحكا فلقتْ لضحكته رقابُ المال،(2)

فقوله اغمر الرداء، وهو من كناية النسبة فيه انزياح عن التصريح لا يقل درحة عن قوله المال، حيث أثبت للمال رقابًا، على سبيل الاستارة المكنية. فنحن بعدئذ مع عدَّ الكناية من الصور التي تتوفَّر على دلالات إيحائية قد تفوق ـ أو هي في مرتبة ـ باقي الصور البيانية.

لقد رأى بعض الباحثين أن الإيحاء التصويري ايت مثل في خاصية الخيال الموحي، وتكثيف العبارة وتركيزها، مما يجعلها مشحونة بأكثر من المعنى الظاهر، وما إن تطرق ذهن المتلقي حتى تشير كل تداع وارتباط يؤدي إلى أفكار شستى تكمن وراء الالفاظ. إن الموسيقى والصورة أبرر مصادر الإياء في الشعر، لذا فالإبيات التي تحمل في ثناياها صورة موحية تندرج في نسق موسيقي موح تكون على درجة فنية عالية وذات أثر كبير في المتلقي. . . ه (3) وإذا كان الإيحاء من أهم مصادره الصورة والإيقاع الموسيقي، فإن أشد ما يتضح فيه ذلك هو مجيئهما في مجال الشعر أو النثر الفني، فيكون من عناصر الإيقاع حلى سبيل المثال اللفظ، والعبارة، والتراكيب، والجناس، والطباق، والمقابلة، والمزاوجة، والتقسيم مع الجمع والتشبيه، والوزن والقافية (4). بمعنى أن الإيقاع باعتباره مصدراً للإيحاء يتوزع على بعض مباحث علمي البيان والبديع، وهو لا يختص بفن الشعر وحده، بل قد يتعداه إلى النثر على خلاف ما يعتقده بعض للحدكين؛ ووالإيقاع الموسيقى الشعرية من حوامل الربط بين الفراغات التي قد توجد بين أجزاء التصوير، ومن الواضح أن المعاصرين أصابوا عندما عدوًا الإيقاع من عناصر الصورة؛ لاهميسته ومن الواضح أن المعاصرين أصابوا عندما عدوًا الإيقاع من عناصر الصورة؛ لاهميسته

<sup>(1)</sup> محمد إبراهيم عبد العزيز شادي، الصورة بين القدماء والمعاصرين، ص 97.

 <sup>(2)</sup> الصناعتين، ص 390، قال أبو هلال العسكري: «وفلان خمر الرداء إذا كان كثير للمروف، الصناعين.
 و«كثيرٌ عزة، وهو كثير بن عبد الرحمن بن الأسود الخزاص، توفى سنة خمس ومائلة نهاية الأرب 77، 3.

<sup>(3)</sup> نحو منهج جديد في البلاغة والنقد، ص 275.

<sup>(4)</sup> الصورة الأدبية تأريخ رنقد، ص 166.

البالغة في البناء العام للصورة، بيد أنهم تحدُّوا عنه كما لو كان خاصًا بالشعر، وكما لو كان يتوقف بروزه على الموزن والقافية، مع أنه من المسلَّم به أن للشر الفني إيقاصه وصوره، وإهماله يعني إهمال أحد جناحي الأدب...ه (11). ولا تخلو الكناية من الإيقاع سواء أوقعت في الشعر أو الشر؛ فإن الصورة أشد ما تطلبه وتستند إليه حتى يتودي دوره في الإيحاء الدلالي الرامز، مثلما نجد الجناس اللفظي بين «العماد» و«النجاد»، والصوتي بين «الألف واللام» في اللفظين المذكورين في قول الحنساه:

رليمُ العماد طويلُ النجا دسادَ عشيرته أمردا

وقد يكون الإيحاء أشد بروزًا عندما يتوالى الجناس الصوتي بشكل لافت ومؤثر؛ كما في قول الأعشى:

دفيا أخوَيُّنا من أبينا وأمُّنا الله تعلما أنَّ كلٌّ مَن فوقها لها»(2)

وذلك في الياه، في وابيناه، والنون والألف وفي أمناه، والميم والألف في وتعلماه، والمهاه، والماه، في العام والهاء والألف في ولهاه، وكأنَّ توالي الألفات يمكس هذا الصراخ الذي يريد أن يبلغه الشاعر الإخوته نساءً ورجالاً من بني البشر بان مآلهم المحتوم هو المواراة في التراب.

إن أهم مصادر الصور الكنائية يتمثل في كونه لا يختلف عن مصادر صور البيان الأخرى كالمجاز والاستعارة والتشبيه، ولعلها تتمثل في الطبيعة وما تشتمل عليه من كائنات حيَّة وجامدة، وأيضًا الحياة الاجتماعية بصورها العديدة من عادات وتقاليد ونظم عيش ووسائل، عادةً ما يسخَّرها الناس في حياتهم اليومية للدفاع عن أتفسهم أو السيطرة على الطبيعة من حولهم، وقد يسلجا الادباء للكنايات التي مصدرها الذهن، فيحولون منها ما كان حسيًا إلى صور ذهنية، فمن أمثلتها الصور الطبيعية للكناية عن السيف بسليل النار في قول الشاهر:

«سَليلُ النار دقُّ ورقُّ حتى كَانَّ أباه أورَقَهُ السلالاه (3)

ولا شك أن السيوف قد قُلْت من النار بعد أن ضُربت من الحديد، وقد أبى الشاعر أن يأخذ تلك الحقيقة كما هي في الواقع، وفضَل أن يصوخها صياغةً تطغى عليها المسحة

<sup>(1)</sup> الصورة بين القدماء والماصرين، ص 68.

 <sup>(2)</sup> المعاني الكبير 3، 121 والبيت بديوان الاصنى، ص 215 ومعناه: «أي كل من قوق الارض صائر إليها أي مقبور فيها» المصدر السابق 3، 1201.

<sup>(3)</sup> البلاغة الواضحة، ص 127. السلال: مرض يصيب الرئة يُهْزُلُ صاحبُه ويضنيه ويقتله.

الإنسانية الصرفة، بحبث جعل للسيف أبًا على غير العادة. ولعل أهم ما في الصور ومنها الكناية - عندئذ ليس هو نسخ الحقائق، بل إصادة تشكيلها على نحو من شأنه أن يممن وعينا بالطبيعة وما تحتويه من أشياء، "ولكنه لا ينقلها إلينا في تكوينها وعلاقاتها الموضوعية، إنه يدخل معها في جدل فيرى منها أو تُريه من نفسها جنبًا يتوحد معه بادراك حقيقة كونية وشخصية معًا، ففي التجربة الشعرية ـ كما في بناه الصورة ـ تتنفس الذات والموضوع في أتحاد يعيد للرؤية الإنسانية مكاها اللا محدوده (1).

ولعل أحسن ما يظهر فيه الاتكاء على الطبيعة في التصوير الكنائي الكنايةُ عن المرأة

بالسرحة في قول احميد بن ثور: تجرَّمَ أهلوها لأن كنتُ مسمراً جنونًا بها يا طولَ هذا التَّحَرُمُ وما لي مِن ذنب إليهم علمتُسهُ سوى أنني قد قلتُ يا سرحةَ اسلمي بل اسلمي ثم اسلمي ثمتَ اسلَمِي ثلاثَ تَحِسبًّاتٍ وإن لم تَكلَّم (2)

. . . وهم يقولون لامرأة الرجل: مسرحته، وإنما يكون ذلّك كناية إذا نظرت إلى أن دلالة السسرحة على المرأة دلالة عسرفية، يعنسي أنه اشتهسر عندهم هذا، وأنه روعي فسيه ظلّها، والراحة، والدعة عند الفئ إليها. . . ، (3).

فهي كنابة متولدة عن لون من الحطاب الاجتماعي الذي يعدل فيه عن التصريح بذكر المرأة مخافة أن يفتضح أمرها، أو يشيع خبرها، وقد حملت هذه الكناية دلالات إيحائية نفسية ذات طابع إنساني تمثل في الرباط الروحي الذي يجمع بين الرجل والمرأة باعتبارهما كاتين يتوقان إلى التوحد والسكن إلى بعضيهما.

الصورة والبناء الشعري، ص 33، نقلاً عن انحو منهج جديد في البلاغة والتقد، ص 248.

<sup>(2)</sup> الأبيات بديوانه، ص 133، والعملة 1، 311، وقد أتسشلت بعبد أن حظر عمير رضي الله عنه على الشعراء ذكر النماه.

<sup>(3)</sup> المتصوير البياتي دراسة تحليلية لمسائل البيان، ص 418.

ورد في الشعر العربي ذكر السرحة على أثها شجرة عظيمة كانت بعكاظ، قال راشد بن شهاب:

بذم يغشي المره عزي ورهطه للكى السرحة العشياء في ظلّها الأدم السرحة: شجسرة كانت بمكاظ يجتسمسون عندما ويتحدثون في ظلها، وكسان الأدم بياع تحستها، ويروى «العشوا»، وهى الكثيفة الظل التي لا يبصر فيها لشدة سواد الظل» الماني الكبير 2، 806.

وأما الحياة الاجتماعية باعتمارها مصدراً للصورة الكنائية، فتبدو في كثير من الأشمار؛ كقول التغلبي:

وكلُّ أَتَاسَ قاربوا قيدَ فَحُلهم ﴿ وَنَحَنَ خَلَمَنَا قَيْدَهُ فَهُو سَارِبُ ۗ

أراد أن يذكر حسزٌ قومه ضلكر تسريع الفسحل في المرحى والتوسيع له فسه الان هذه الحال تابعة للمزة رادفة للمنهة، وذلك أن الأهداء لمزهم لا يقدمون عليهم فسيحتاجون إلى تقيد فحلهم مخافة أن يساق فيبعه السرح (1).

ومن ذلك نعلم كيف أن الشاعر استوحى معاني فخره من تسريح فحولهم في الكناية عن عزتهم ومنعتهم، فهم ليسوا كغيرهم عمن يقبلون على تقييده، ولا شك أن الشاعر قد قابل بين حالين متضادين، وجمع بين عدم المنعة وبين الهيبة بطريق غير مباشر يعجز عنه التصريح.

إن الشاعر إذ يلجأ إلى الخيال في تشكيل الصورة، قد يضطره ذلك إلى الالتجاء إلى ذهنه ليقتبس منه صوراً كنائية يكون مصدرها ما يقوم في ذهنه من تجارب حياتية، ومن أمثلة ذلك:

وكانَ ما كانَ بما لستُ أذكرُه فظنُّ شرًّا ولا تسألُ من الحبر (2)

وهو يُظهِر دورَ اللهن باعستباره مصدراً للصدورة الرامزة التي تثير التسلامي في حقل المتلقى وحثّه على أن يصل بعد التأمل إلى المعنى المقصود(3).

لقد حاول بعض الدارسين تبين قسيمة الصورة الفنية ومنها الكناية بمقارنتها بمجالات التصوير الاخرى والموسيقي، واستخلص من ذلك بعض النتائج التي منها:

أ - إنها جميعًا صور تحاكي الطبيعة بما فيها أقوال الناس وأفعالهم. . .

ب - الجمال هو الغاية من هلم الفنون أولاً، ثم يلي ذلك الحير والفائلة. . .

ج - فنا التصوير في الشعر والموسيقى يتفقان في اعتمادهما على الصوت، بما يحوي من خصائص في الطول والقصر أو الشدة واللون. . .

د - كل منهما رمز يعبر عن حالة شعورية معينة عند المبدعه<sup>(4)</sup>.

 <sup>(1)</sup> المنامتين، ص 386، 387، القمل: البلكر اللوي من كل حيوان، سبارب: سرب سروياً: خرج-وسرب في الأرض: فعب على وجهه فيها فهو سارب.

<sup>(2)</sup> الصناحتين، ص 409، والبيت في الملتخب من كتابات الأدباء وإشارات البلغاء، ص 12.

<sup>(3)</sup> النقد الأدبي الحِديث، ص 442.

<sup>(4)</sup> الصورة الأدبية تأريخ ونقد، ص 155، 156.

فأما أن يكون الفن كلَّه بما فيه من تجارب وصور محاكاةً، فستلك نظرية قديمة أثبت الايام بقاءَها وصلتها الحقيقية بالوان الفنون، وإذا كنّا بصدد الحديث عن صور الكناية، فإن الشعراء تفنّنوا في جعلها أداة طيعة من أدوات المحاكاة لما هو موجود في الطبيعة من أشياء حية وجامدة على السواء، بحيث لا يقدّمها تقديمًا مباشرًا، وإنما يرمز إليها رمزًا إيحائيًا يدل عليها كما تجد ذلك -على سبيل المثال - في قول الشاعر الفلسطيني هارون هاشم رشيد من قصيدة عنوانها: بيتي هناك؛ قال:

هناك فسوق ربوة منسيسة مهجسوره في مسرح الأحلام في قريتنًا المأسسوره بقيسسة لمنسزل قد بعشروا سطوره(1)

فلقد تصرف الشاعر في تقديم صوره الكنائية، وهي ومسرح الأحلام، كناية عن الوطن، ووقريتنا المأسورة، وهي فلسطين، ووبعثروا سطوره، أوالوا حدوده، متكنا فيها على محاكاة بعض الصور الاجتماعية، واستطاع أن يمزجها بمشاعره اللووية، وأن يغلفها بمسحة من الحزن القاتم، بحيث أتت معانيه تحمل أوجاعه وآهاته. إن الحرص على نبيان الغاية من صور الكناية يحتم الإشارة إلى دورها في الإقضاع من خلال محاجة المخاطبين وإثارة القفسية في أذهاتهم بعد أن يديموا التأمل فيها والفكر، وقد ورد في القرآن من الكنايات ما فيه الكثير من حجج التصديق برسالة محمد الله وإعلاء شأنه، ومن أمثلتها قوله تعالى: ﴿إِنْ اللَّهِينَ يَعْدُونُكُ مِن وَرَاء الْحُجُرات أَكُوهُمُ لا يَعْدُونُ كَ وَاللَّه منانه، ومن المثلثها الزمخشري: وفورود الآية على النمط الذي وردت عليه فيه ما لا يحقى عن الناظر من بينات إكبار محل رسول لله على وإجلاله؛ ومنها محبيثها على النظم المسجل على المصالحين به بالسفه والجهل لما أقدموا عليه، ومنها لفيظ الحجرات وإيقاعها كناية عن موضع خلوته ومقبله مع بعض نسائه، ومنها المرور على لفظها بالاقتصار على القلر موضع خلوته ومقبله مع بعض نسائه، ومنها المرور على لفظها بالاقتصار على القلر الذي تبين به ما استنكر عليه، ومنها التعريف باللام دون الإضافة... ه (2).

لقد عوَّل العلماء اللين درسوا الصورة الشعرية في فهمها وعـدُّها وسيلة للإقناع -على ما وجدوه في آي القرآن من صور تؤدي نفس الدور ـ ٥. . .ذلك أن دراسة أساليب

(2) الكشاف 6، 14.

البلاغة العربية في ثوبها الجديد 2، علم البيان، ص139، الربوة: الرابية، والرابية: ما ارتفع من الارض.

القرآن في التاثير والاستمالة كانت تؤدي بدورها إلى فهم العسورة القرآنية على أنها طريقة في الإقناع تتوسل بنوع من الإبانة والتوضيع، وتعتمد على لون من الحجاج والجدل، وتحسرص على إثارة الانفسالات في النفوس على النحو الذي يؤثر في المتلقى (١٠).

ومهما يكن فيإن اعتبار الصورة - ومنها الكناية -أداةً للإقناع أصبح أمراً مسلّماً به، وهو نتاج للجنوانب الإجرائية المتمخفة عن دراسة وظيفة الاساليب البيانية ومنها الكناية. والتي تؤكد من ضمن ما تؤكد عليه على الوظيفة النفسية والدلالية للصورة كما يلهب إلى ذلك كمال أبو ذيب، حيث يرى أن احيوية الصورة وقدرتها على الكشف والإثراء وتفجير بعُد تلو بَعُد من الإيحاءات في الذات المتلقية ترتبطان بالاتساق والانسجام اللذين يتحققان في هذين المستوين للصورة)(2).

فأما هذا البعد النفسي الذي نلمسه أيضاً في الكنايات فلا يخلو منه النص الفرآني المجيد - على سبيل المثال - ولعل وظيفته تتمثل في الكشف عن كوامن بعض النفوس المجيد - على سبيل المثال - ولعل وظيفته تتمثل في الكشف عن كوامن بعض النفوس التي فغمًّ تساكر في الآية الكريمة ولا وأوا وأوا وأوا منوسة على النور كما في الآية الكريمة ولا ألله أووا أوا وأوا وأوا وقي هذه الحركة يكمن موقفهم النفسي من هذا العرض؛ أي: تعالوا يستغفر لكم رسول الله، وهو موقف لم تحلله العبارة تحليلاً مباشراً مفصلاً، ولا مجملاً، وإنما أومات إليه وفتحت الطريق نحوه، وعليك أن تتأمل صورة أعناقهم ورؤوسهم، وهي تحيل وتنعظف فور سماع هذا العسرض، لتدرك ما وراه ذلك من رفض وسخرية وكفر، وغيظ، وحقد، وامتهان، كل ذلك مشوب بشعرور حاد، وانفعال محمي نحو هذا الرسول ومصادمة دعوته. . . (3). ويذلك فإن الصورة الكنائية استطاعت أن تبرز دواخل النفس البشرية بما لا تستطيع بقية وسائل الفن أو العلم أن تصل إليه، كما أثنا لا نظن أن التعبير بالحقيقة يؤدي ما أدّته الصورة من إيضاح للموقف الإنساني المعارض لدعوات الانصياع والإيمان الصادر من هؤلاء المنافقين.

تُنبُّهُ بعض الدارسين إلى ذلك البعد النفسي في العسور القرآنية، واعتبره مكومًا من

<sup>(1)</sup> الصورة الفنية في التراث النقدي والبلاغي، ص 404.

<sup>(2)</sup> جدلية الحفاء والتجلي، ص 22. نقلاً عن انحو منهج جديد في البلاغة والنقده، ص 269.

<sup>(3)</sup> التصوير البياتي دراسة تحليلية لمسائل البيان، ص 374، 375.

مكوناتها إلى جانب أبعاد أخرى، ومن الأجزاء المؤلفة للصورة الملاحظ النفسية والهواتف الاجتماعية، والأنماط الحضارية، والمعنى الإنساني، وهله تنضاف إلى التشكيل البلاغي وترتبط به لتعطي للصورة حيوية وحركة ونماة وتأثيراً وإفادة ومتعة وكشفا عن جمال الاثر الادبي والبيان القرآنية (1). ولعل من الأمثلة الحية على البعد الاجتماعي في الصور الكنائية ما ورد في القرآن الكريم من تكنية العرب لما يُستفحش ذكرة كالعدول عن ذكر الحمار، فقد قال الزمخشري معقبًا على الآية الكريمة: ﴿وَافْهِدْ فِي مَشْبِكُ وَاغْشُعْنَ مِن صَرِّئِكُ إِنْ أَنكُر الأصوات: أوحشها، عن موئك شئ نكر إذا أنكرته النفوس واستوحشت منه ونفرت، والحمار مثل في اللم الليغ والشتيمة، وكذلك نهاقه، ومن استفحاشهم لذكره مجرداً وتفاديهم من اسمه أنهم المستقلرة، وقبد عد في مساوي الآداب أن يجري ذكر الحمار في مجلس قوم من أولي المستقلرة، وقبد عد في مساوي الآداب أن يجري ذكر الحمار في مجلس قوم من أولي المستقلرة، وقبد عد في مساوي الآداب أن يجري ذكر الحمار في مجلس قوم من أولي المستقلرة، ومن العرب من لا يركب الحمار أستنكافًا... ه (2).

فالسرب تأبى أن تصرّح بذكر الحمار، وتفضل أن تكني عنه جريًا على ما تعودت عليه في خطاباتها، وكأن التفوه به من قبيل المعاني الساقطة، والدلالات الوضعية التي تتنافّى مع الآداب العامة، وبذلك فإن الكناية تحرص على هذا البعد الاجتماعي اللساني الذي تؤديه اللغة باعتبارها ظاهرة اجتماعية معبّرة عن الجماعة التي تتكلمها وتتخلها وسيلة اتصال ونفاهم.

إن اللغة التصويسرية تتحول بفعلٍ ما تحمله الألفاظ والـتراكيب من دلالات إلى رمور إيحاثية تتنجاور في مضمونها التعبير العادي الساذج الحالي من الفنية، وهو ما يشعر المتلقي ممه بأن المساني قد الادات في ذهنه أبعاداً لم يألفها ولا عهد له بها، وفي المسور الموحية نحس أن الألفاظ تحمل دلالات أبعد من دلالاتها الوضعية وتتلاشى فيها الملامح الخارجية، حيث يتسحول كل جزء منها إلى ومنز يموج بالحركة والحياة والعطاء المتواصل، (3). ولا أدل على تموج الصورة بتلك المظاهر الحية من قول البحتري:

«أوَ ما رأيتُ المجد التي رحْله في آل طلحة ثم لم يتحوَّل

كناية عن نسبة الشرف إلى آل طلحة، والشرف شيء معنوي لا يرى بالعين، فأبرره

أفسول في البلاغة، ص 235.

<sup>(2)</sup> الكشاف 5، 20.

<sup>(3)</sup> نحو منهج جديد في البلاغة والنقد، ص 275.

الشاعر في صورة حسية يشاهدها الإنسان وترتاح نفسه إليها»<sup>(1)</sup>. هذا إذا أضفت إليه دلالة إلقاء الرحل، وكان هذا للجد كان في مسير وقد قطع أشواطًا وأشواطًا إلى أن طاب به المقام في آل طلحة، فابنى أن يتحول عنهم إلى غيرهم، فهم إذن مختصون به دون غيرهم، ومن البين أن دلالة إلقاء المجد لرحله تتضاءل كلما عرضها المتلقي على ميزان عقله، وهو ما سيؤدي به في النهاية إلى أن يبحث لها عن الدلالة المقصودة من وراء إلقاء المجد لرحله لدى الممدوحين، فصياغة المنى بما يحتويه من إيحاء لا يستطيع التمير المباشر أن يؤديه أو بجعله مؤثرًا بالطريقة الإيحاثية الرمزية.

فنحن إذن لا نبالغ إذا اعتبرنا الكناية تثير اللهن، وتدفعه لكي يفكر ويتأمل ويتدبر بعد أن يتصل بالمعنى ويدور فيه الأصالوب الكنائي ما هو إلا تغليف للمعنى المقصود بستار شيفًا ف الكشف عنه اللهن الواعي بفضل التيامل لسر من الاسرار النفسية التي ينبغي توضيحها عند الكشف عن جمله... (2). وهي شفافية يتفاوت سمكها باعتبار المسافة الفاصلة بين المعنى الأول، ومعنى المعنى، فإذا حدث ذلك تفتيقت الدلالات وشعت الإيحاءات النفسية وغيرها.

تعتمل الصورة الكنائية على التلمثيل الحسّي للمعاني العقلية بما يجعلها من أقوى الصور إبانة وتأثيرًا ١ ومن التمثيل قول ابن الدمينة:

أبيني افي يُمنّى يديك جعلتني فأفرحُ أم صيّرتني في شمالكِ؟

فذكر اليمين وجعلها مثالا لإكرام المَنزلة، وذكر الشمال وجعلها مثالاً لهوان المنزلة؛ لان اليمين أشرف منزلة من الشمال أو أكرم حالاً<sup>(3)</sup>. فهو تمثيل يجعل المتلقي مشاركا وجدانيًا وعقليًّا في فهم دلالات الصورة الكنائية مشمثلاً لمعانيها الإيحاثية متوصلاً في النهاية إلى إدراك الواقع إدراكا جديداً من خلال تلك الصياضة، كما أنها قادرة على تجسيم جزئيات المعنى الواحد تجسيمًا يندر أن تقدر عليه بقية الصور؛ افالكرم والجود والندى الموجودة في أمثلة الاسلوب الكنائي معاني متفارية، وجميعها مجرَّدة عن جزئيات

<sup>(1)</sup> الكناية والتصريض، مثلمة التحقيق، ص 46. واليت بديواته، ص 276، وهو من قصيدة عدح بها محمد بن على بن عيسى النمى الكاتب، يصف الفرس والسف، مطلمها:

أهلاً بذلكم الحيال الخبل فعل الذي نهواه أو لم يفعل راجع ديوان البحتري بشرح وتقديم حنا الفاخوري، ص 274.

<sup>(2)</sup> النصوير البياني، ص 238.

<sup>(3)</sup> فتون بلاغية، ص 175.

محسوسة لا تتضع تلك المعاني في الذهن إلا إذا صور تلك الجزئيات المتزعة فيهاه (1). وهي بذلك لا تخرج عن طابع الحطاب اللساني العربي كله الذي يمتال بالدقة في صياغة الالفاظ والعبارات، وهي ظاهرة تَميَّزت بها العربية عن كثير من اللغات الإنسانية، ولا شك أن صياغة من مثل هذا النوع من شأنها أن تسهل على الشعراء سبل الإبداع، وذلك بالتعبير عن المعنى الواحد بصياغات مختلفة.

وإذا كانت الكناية ذات بنية ثنائية في إنساج الدلالات؛ فإن الصدورة الشكلية فيها والمحتوى لا يمكن فصلهما عن بعضهما مسهما كانت النايات من وراه ذلك، فهما يتضافران من أجل إبراز التجربة الشعرية شأنها في ذلك شأن بقية الصور، ووالحنيقة أن الشكل عند معظم المدارس النقدية على اختلاف اتجاهاتها في العصر الحديث، ليس شيئا ثانوًيا، بل اساسيًا؛ فهو جوهر العملية الفنية في البناه الشعريه(2).

ولملَّ قيمة الشكلِ في بنية الكناية يظهر في هذا البيت، وهو للمرقش الأكبر: «ليس على طول الحياة ندم ومن وراه المرء ما يعلم»(3)

بحيث كنى عما يستلى به الإنسان من مصير محتوم، وهو الموت أو الهرم والضعف والشيب، فإذا قصرت حياة المرء بأن واناه أجله في وقت مبكر فلا يندم على ذلك؛ لأن نهاية كل حي هي الموت لا محسالة. ومن اللافت أن هذا المعنى الحكمي أتى فيه الشكل شديد المناسبة له، بحيث احتوى كل من الصدر والعجز على حكمتين؛ الأولى هي: البس على طول الحياة ندم، والسانية: ومن وراه المرء ما يسعلم، فوهي المبسارة التي احتوت على الصورة الكنائية، هذا إذا أضغنا لذلك مجئ لفظ فوراه بمعنى أمام، وهو من الفاظ الأضداد كما يذهب إلى ذلك الاصمعي، بحيث أصبع مصير الإنسان شاخصاً أمام، ولا توجد عظة أكثر من ذلك.

وأما الصور الكنائية الحسية فمنها بيت عمر بن أبي ربيعة:

<sup>(1)</sup> الأسلوب الكتائي، ص 89.

<sup>(2)</sup> فصول في البلاغة، ص 240، 241.

<sup>(3)</sup> المعاني الكبير 3، 1222، قال ابن قتية: المدول لا أتدم إن فارقني طول الحياة وحث وأتا حديث السن، إذا كان من وراه ظلك الهدرم والضعف والشيب، والندم ها حتا يحتى التلهف، الاصمسمي: من وراه المره ما يعلم، يقول من عمل شيئًا وجده، ووراه ها هنا: أمام، المعاني الكبيس. وراجع الكتابة والتعريض، ص 139 وقد جمله التعاليم في الكتابة من الموت.

وبميلةُ مَهْوَى القُرط إما لنوفل ابوها وإما حبد شمس وهاشمه(1)

فإن المظهر الخارجي للصدورة فيه - وهو بعد مهوى القرط - يُتضافر مع بقية الفاظ البيت ليجسم المعنى المقصود تجسيمًا قويًا وموحيًا، وقد أبى بعض الدارسين إلا أن يوجه إليه النظر على الوجه التالى:

الأسماء وهذه الأسماء وهنا القرط، وهنا نوفل، وحبد شمس، وهاشم، وهذه الأسماء تشترك في العزة والحظوة لديها، فنوفل، وحبد شمس، وهاشم أسماء لهما بُعدٌ في النسب عريق، وهذا القرط في أذنها يحظى لديها بأن يستقر في مكان عال، يستمد علوه من علو النسب والمهابة والجلال التي صبغها الشاعر عليها (2).

وبذلك فإن دراسة الصورة الكنافية داخل البنية الشعرية للبيت مِن شأنها أن تعمل إدراكنا بالقيمة الشكلية لها، والتي تضافرت جميع الفاظها على إعطاء بعد رامز للمواصفات التي عليها هذه المرأة الحسناه.

لقد ارداد في العصر الحديث إدراكُ القيمة التعبيرية للصورة الكنائية، ليس باعتبارها شكلاً خارجيًّا كبقية صور البيان فحسب، وإنما بما تحتويه من دلالات مختلفة، بحيث تم عاور التقويم الحيرتي لها والذي كانت تنطلق منه البلاغة الكلاسيكية، ووكانت البلاغة القديمة تحاول تقويم العسمل الأدبي على أساس من القسيم الجزئية التي تقف في الاعم الأغلب عند الحكم على صحة المعاني وخطشها، ورداءة الافكار وجودتها ثم صد حدود الاستعارة والتشبيه وللجال والكناية، وغير ذلك عما يتناول الشكل الخارجي للممل الأدبي دون النظر إليه نظرة كلية تقوم على نوع من التقسير النفسي والاجتسماعي والجمالي ولا تُعنى بفلسفة. . . . (3).

ويذلك أضحت الصورة الكنائية مع غيرها من الصور تفرض منهسجاً من التقويم المتكامل الذي يبحث في ثراء الدلالات وقيمها التصبيرية المختلفة التي سلبت منها، وهو منهج ما كان لسيرى النور لولا التفطن لتلك الابعاد الرامزة الكنائية التي تشع بالدلالات الإبحائية.

ومن أمثلة ما تختزنه تلك الدلالات ما جاء في قول ابن مقبل مثلاً:

 <sup>(1)</sup> راجع الصناعتين، ص 387، قال أبو هلال: فقاراه أن يصف طول عشها فأتى بما دل عليه من طول مهرى القرط، وبعد مهوى القرط ردف لطول العنزة راجع الصناعتين، ص 387.

<sup>(2)</sup> البالنة في البلاغة العربية، من 207، 208.

<sup>(3)</sup> التصوير البياني، ص 236.

### وإنَّى اللَّهُ بالمائور راحلتي ولا أبالي ولو كنَّا على سفره(١)

بحيث كنّى عن الكرم والشجاعة - بنحر الراحلة - وهما من الحصال الحسيدة التي تُعلي من شأن صاحبها أو تجمله وضيعًا في المجتمع العربي؛ قال ابن طباطبا: ووأما ما وجدته في أخلاقها، ومدحت به سواها، وذمت من كان على ضد حاله فيه، فخلالً مشهورة كثيرة، منها في الحُلُق: السخّاء والسجاعة... وما يشفرع من هله الحلال الشي ذكرناها من قرى الأضياف، وإعطاء المفاة... (20).

فهو لا يبالي إن بقي بلا راحلة وتجشم أعباه السفر، الذي قد يطول أو يقصر متحديًا بذلك الصعاب والأهوال، قاطعًا على نفسه العهد على الوفاه بنذره. ولقد تضافرت في إبراز تلك الدلالات بعض مظاهر التجانس الصوتي المتحثلة في ترديد صوت الهمزة في «إني» و«اقيد» و«بالمأثور» و«أبالي» على التوالي، وذلك في صدر البيت وعجزه؛ وهو ما يحقق نوعًا من التناسب الموسيقي ينضاف إلى الإيقاع الداخلي.

تناولت الصورة الكنائية انطلاقًا من أنها لون من ألوان التمبير المجاري، ومسن قبيل الصورة الجزية، وقد عالجها علماء البلاغة والنقد القدامى ضمن تلك النظرة، مهملين ما تحمله من دلالات رامزة نفسية واجتسماعية وغيرها، ولم يستاولوها في إطار السياق المام للتجربة الشعرية كلها، لكونها أهم وسيلة يتم بها نقلها إلى المتلقي، ترتبط بكل مقومات النص الأدبى الأخرى، أى الوزن والالفاظ والعبارات وغيرها.

فأسا أهم مكوناتها فهي الحيال، وما يتفرع هنه من تشخيص، وأيضاً العناطفة والإيحاء، وهي خصائص نوعية تشترك فيها كثير من الصور البلافية. وقد شاء بعض المدارسين إلا أن يضيف لتلك المكونات عناصسر أخرى من أهمها: الملفظ الفصيع، والجملة، والسياق، والإيقاع الموسيقي، والنظم والتأليف، والحجم، والشكل، والموقع، واللون، والحركة، والرائحة، والعلم.

وقد حاول الباحث ما وسعّــه أن يؤيد كل الأحكام والنتائج التي يستنبطها من الامثلة والشواهد باعتبارها أهم مجال إجرائي لائق لذلك، وقد دفعه إلى ذلك بعض ما أثير من

 <sup>(1)</sup> للماني الكبير 2، 1079. قال ابن قسيسة: «يتول: لا أبالي أن أرحل بعد أن أصفر ناتي لاصحابي،
 را الأثور: السيف فو الأثر وهو الفرنده المعاني الكبير 2، 1079.

جدل حول العسورة الكنائية من أنها أقل إيحاء من باقي صور المجاز، وهو ادعاء باطل من أساسه؛ لكونها نزخر بعديد من الدلالات الإيحاثية.

وأما مصادر الصورة الكنائيـة؛ فأهمها على الإطلاق: الطبيعة، والحياة الاجــتماعية، : ومتصورات الذهن، وهو ما يمكن الوقوف عليه من خلال دراسة عديد أمثلة الصور.

وأما الغاية من الصور الكتائية فلا تخرج في صمومها عن أغراض جميع الصور المجارية كلها، ومن أهمها الجامال والتاثير والإقناع، وستر الماني ذات الدلالات الساقطة، والمبالغة والإيجاز، أو تصوير الدلالات المعنوية الدقيقة في صور حسية من طريق التحيل والتجيم والتشخيص.

290

### الفصل الثياني

الكناية وصلتها بالقيم الخلقية والاجتماعية

يتَّضحُ للمتأمل في مكونات التعبير الكنائي أنه ملي بالإشعاعات الدلالية التي تحيل إلى المنشأ الذي نشأ فيه، والموقف الذي تم التعبير عنه، وهو إذا ورد في القرآن الكريم باعتبـــاره خطابًا نزل بلــــان عربي مبين لم يخلُ من تلك الدلالات ذات البـــعد الاخلاقي والاجتسماعي. وربما كسان عالم مثل السنويري مدركًا للأهمسية التي حظيت بهسا الكناية والتعريـ ض في القرآن الكريم والمنزلة التي تبوآها بين أساليبه البيانيّة، والظلال والأبعاد التي حملاها، بحيث أكثر منهما إكثارا يتعدى شواهدهما في كلام العرب؛ ووالذي دفع النويري إلى الإكتار من شواهده من القسرآن الكريم أن التعريض والكناية نادران في كلام العرب؛ لدقة استعمالهما ونفاسة قدرهما، ولكنهما في القرآن كثير مع ارتقاء النوع إلى الحدُّ الذي لا يسجاري (1). ولا أدلُّ على عناية القسرآن الكريم وتفوق نصب المعجـز في الأداء الكنائي من التعجير عن المثل الاخلاقية، وعدم التصريح بما يحسن التكتم عنه، وعدم الجهر به، لا أدل على ذلك كله من كناياته صما يقع بين الرجال والنساء من لقاء ومن طلب للنسل وغيره من الأضراض، وقد أحجب الثمالبي إصجابًا شديدًا بالكنايات القسرآنية عن ذلك الأمسر؛ قال: ٠... لا أحسن ولا أجسلٌ ولا ألطف من كناية الله تعالى عن ذلك بقوله: ﴿ ... وَقَدْ الْعَمَىٰ بَعْضُكُمْ إِنْ بَعْدِر ... ١٠٠٠ [النساء]، وقسوله عز ذكره: ﴿ .. اللَّمَا لَفَظَاهَا ... ﴿ ٥٠ إِلَّا هُرَاكًا ، وقوله : ﴿ ... هُنَّ لِلْمُ لَكُمْ وَاتَّهُمْ لِلْمُ لَهُنَّ .. ﴿ ﴾ [البقرة]، وقوله: ﴿ ... فَالآنَ بَاهْرُوهُنَّ وَالتَّفُوا مَا كُفُّ اللَّهُ لَكُمْ ... ﴿ وَالْبَقرة]، وقوله: ﴿ ... فَالْوَا حَرَّكُمْ أَنْ شَيْمَ ... ۞ ﴾ [البقرة]، وقوله: ﴿ ... فَمَا اسْتَمَيُّهُم بِهِ مِنْهُنْ ... ۞ [النساء]، وقوله في الكناية عن طلب ذلك حكاية عن يوسف عليه السُّلأم: ﴿ .. مِيْ رَاوَدَقَى عَن تُفْسِ ... ﴿ ﴿ إِيرِسَفَ }، فسيحان الله ما أجمع كلامه للمحاسن وَاللطائفٌ، ومَا أَظْهِـرَ آثر الإحجاز على إيجـازه ويسطه في معناه ولَفظهه (٢٥). وقد كان لهذا المنحى الكنائـي القرآني أثره البالغ في توجـيه المجتمع الوجـهة الاخلاقـية التي من شأنها أن تعسمه من الزلات وتبعد عن ارتكاب الفواحش، وليس هناك من معبر عن تعاليم الدين أكشر من النص القرآني المجيد الذي حاول البلسغاء والادباء تقليده، والنظم على منواله، والسير على نهجه، بلُّ وجدنا بعض الناس يرى: ١١ن يتـقيد الشعر بعقائد الدين، وقنواعد الحلق، وألا يتشاول من المعاني منا يبيح لسلناس الحروج عليسهمنا، أو الاستهانة بامورهما، وأن يجعل الشعراء عواطفهم متفقة مع الدين والحَلَق، وأن يعظر عليهم القول فيما يجافي الدين أو يشجع ميول الهوى (3).

 <sup>(1)</sup> فصول في البلاغة، ص 158، كما أن النوبري تحدث عن الكتابة والتعريض في الجزابين 3، 7 من كتابه
 دنهاية الأرب.
 (2) النهاية في فن الكتابة، ص 32.

<sup>(3)</sup> احمد أحمد بدري، أسس النقد الأدبي عند العرب، ص 398، 399.

وقد أكد القرآن الكريم حقيقة عدم التصريح بالماني المستدعية للستر والكتمان والحياء في أكثر من موضع منه، ومن الشواهد على ذلك والأمثلة ابتماده عن ق... الألفاظ البنيئة التي يستقبع التصريح بها، وما ذكر في كثير من آيات القرآن مثل كناية الله عن الجسماع بالرفث؛ كسقوله تعالى: ﴿أَوْلُ لَكُمْ فَلَةُ الْمَامِ الرَّفُ إِنِّى سِلَاكُمْ مَن الله عن البقرة]... والحرث كقوله تعالى: ﴿الله لَكُمْ فَاتُوا مَرْتُكُمْ أَنَى فَتُمْ ... ﴿ الله الله الله وَلَى قوله تعالى: ﴿وَالله لَه الله الله الله وَلَه عالى: ﴿وَالله لَه الله الله الله وَلَه عالى: ﴿وَالله لَه الله الله الله الله الله والما يكنون عن لفظه، ويتنزهون عن قوله مصرضين عنه منكرين له (أ)، بحيث شكل التعبير الكنائي الأسلوب الأمثل في صياغة المعاني الخلقية، فأتت صوره تجسم الوقائع والمشاهد التي لا يُصرِّح بها إلا من ضعف لديه الحس الديني والخلقي، أو هي تلخص الفواحش من القول مما يجب أن يتجنه المره ويتعد عنه.

إن الغالب على البنية اللغوية لهذه الكنايات هو مجيئها في اللفظ المفرد مثلما تقف على ذلك في دلالة: «المباشرة»، و«الحيرث»، و«اللغو»، و«الرفث»، و«تفشّاها»، و«الإفضاء»، و«اللباس».

ومن النادر أن تجئ في الالفاظ المركبة؛ مثل: ﴿... اسْتَمَتَّهُم بِهِ مِنْهُنَّ ... ﴿ ... السَّمَا اللَّهُ مِنْهُنَّ ... ﴿ ... اللَّهُ اللَّ

ولا بد من التفطن إلى ما أصاب تلك المقردات والتراكيب من تغير دلالي حولها إلى الوضع الذي آلت إليه؛ فوسع بذلك طاقاتها الاستعابية إلى أكثر من مدلول. وقد شرح بعض المدارسين توسع نطاق تلك الدلالات بقوله: «وكما أن دلالة الكلمة يصببها التغير الدلالي، فإن التركيب يصببه هذا التغير، وأهم نوع من التغير يصبب التراكيب الاصطلاحية هو توسيع الدلالة؛ إذ إن التعبيرات الكنائية والأمثال تُستخدم للتعبير عن المواقف المشابهة للموقف الأول الذي نشأ فيه التعبير أو المثل؛ ذلك لائه يستطيع أن يقوم بالوظيفة الدلالية والمتي تُعبر صن هذا الموقف المشابه بطريقة مشالية، لما له في حياة الجماعة اللغوية من وضوح دلالي، فيستدعى حين الحاجة إليه، ويهتم علم الدلالة فيما يهتم بهداه التعبيرات الاصطلاحية، وبدلالاتها الاجتماعية، فإنك تستطيع أن تفهم حدات شعب وتقاليده وطرق معيشته، وجميع عمارساته الحياتية من خلال دراسة مفردات لغيم وتعبيراته الاصطلاحية... عادات.

<sup>(1)</sup> القرآن والصورة البيانية، ص 263.

<sup>(2)</sup> فريد عوض حيدر، علم الدلالة دراسة نظرية وتطبيقية، ص 144.

فالغشيانُ منقولٌ عن معنى آخر هو من قولهم: «غشي غشياً: غطّاه وحواه؛ يقال: غشيه الليل، والنعاس، وغشيه الموج، وغشيه العذاب، وغشيه الموته ال. والحرث منقول عن طريق المشابهة من قبولهم: «حرث الارض حرثًا: شبقها بالمحراك ليزرعهاه (2). واللغو أصله من «لغا في القول لغواً: أخطأ وقال باطلاً. ويقال لغا فلان لغواً: تحكم باللغو. ولغا بكلاا: تكلم به، و - عن الصواب، و - عن الطريق: مال لغواً: ... والمباشرة من «باشير زوجه مباشرة وبشارًا، لامستُ بشيرته بشرتها، وغشيها... (4). وأما الرفث فمن قولهم: «وفث في كلامه - رفئًا - ورفوئًا: صرَّح بكلام قبيح. والرفث: كلمة جامعة لما يريد الرجل من المرأة في سبيل الاستمتاع بها من غير كناية (5). والإفضاء من أفضى إلى فبلان بالسر: أعلمه به، و - إلى المرأة: خلا بها... (6). والمراودة من «داوده مراودة وروادًا، خادعه وراوغه، و - المرأة عن نفسها: طلب أن يفجر بها، وقد تكون المراودة من المرأة... (6).

ومن البيّن أن دلالة التراكيب الجديدة - أي الكنائية - مستندة إلى ظاهرة الاصطلاح الاجتماعي إلى حد بسعيد؛ ذلك أن بعضها لا يُفهم من خلال تجزئ مسفرداتها، ولناخذ على سبيل المثال في ذلك قوله تعالى: ﴿بِسَاوُكُمْ حَرَثُ لَكُمْ فَالْوا حَرْلَكُمْ أَلَىٰ دَشَمْ ... ﴿ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ على مسعنى الجماع لا تُسفهم من خلال انسساؤكم، واحرث لكم، وفاتوا حرثكم، كما قد لا يُعُسهم من تعليق نساؤكم بحرث لكم، أو تعلق: فأتوا، بده الشتم،

ومن اللافت أن القرآن الكريم قد كنى عما يحدث بين الرجل والمرأة بعدة كنايات إن اختلفت في السيخة إلا أنها ذات دلالة وغرض واحد، كأن فيفحش ذكر اللفظ في السمع، فيكنى عنه بما لا ينبو عنه الطبع... ومنه قوله تمالى: ﴿... وَكِن لا تُواعِدُومُنْ مِنْ الجسماع بالسر، وفيه لطيفة أخرى -كما يقول الزركشي \_ وهو أن الجماع غالبًا ما يكون بين الأدميين في السر، ولا يُسره ما عداهم إلا

<sup>(1)</sup> المعجم الرسيط 2، 653.

<sup>(2)</sup> المعجم الرسيط 1، 164.

<sup>(3)</sup> المعجم الوسيط 2، 831.

<sup>(4)</sup> المجم الوسيط 1، 58.

<sup>(5)</sup> المجم الوسيط 1، 358.

<sup>(6)</sup> المجم الوسيط 2، 693.

<sup>(7)</sup> المعجم الوسيط 1، 381.

الغراب. هذا، ومن عادة القرآن الكناية عن الجسماع باللمس والملامسة، والرفث والدخول والنكاح . . . ا(1). وفي الكناية عن الجماع بالسر دلالة سيكولوجية ترمز إلى ما يعمتري الإنسان من خوف أو توجس من جراء إحساسه بتفطن الأخرين له، أو ما يمكن أن يبدر منهم تجاهه من تشهير به وبصاحبته، أو بمعنى آخر: هو خوف مصدره الإحساس بالموانع التي يحيط بها المجتمع العملية في حد ذاتها، والتي تقع بين رجل وامرأة). «ولعل أسلوب الكناية من بين أساليب البيان هو الأسلوب الوحيد الذي يستطيع به المرء أن يتجنب التصريح بالألفاظ الخسيسة أو الكلام الحرام. ففي اللغات وليس في اللغة العربية وحدها الفاظُّ وعبارات تُعد غبر لائقة . . . ويرى في النــصريح بها جفوة أو غلطة أو قبح أو سوء أدب أو ما هو من ذلك السبيل. وعدم اللياقة في النطق أو التصريح بهذه الألفاظ الخسيسة والعبارات المستمهجنة التي تدخل في دائرة الكلام الحرام . كما يقول علماء الاجتماع . قد يكون باعثه الاشمئزاد مما تولده في النفس من مشاهر وانفعالات غيسر سارة، وقد يكون باعشه الخوف من اللوم والنقمد والتعنيف، والخوف من أن يدفع المرء بالخروج على آداب للجتمع الذي يعيش فيهه (2). هذا إذا أضفت إلى ذلك الوازع الديني الذي ذكرناه آنمًا وبيَّنا مجئ أسلوب الكناية فيه متفقًا مع ما يجب أن يلتزم به أفراد المجتمع. وحسبنا في ذلك أن نجد بعض العلماء يتحسرى في الكيفية التي عبَّر بها القسرآن عن تلك المعاني التي تستوجب الستر، بحيث وجدنا الجماحظ يقول: ﴿فِي قول الله عز اسمه: ﴿وَالَّذِينَ هُمْ لِلْرُوجِهِمْ حَافظُونَ ﴿ وَمُرْيَمُ اللَّهِ مَا إِنَّهُ مِنْ اللَّهِ مَا اللَّهُ عَمَّانَ اللَّهِ الْمُعَلِّدُ وَرُجُهُمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّا اللَّا كناية عن العورة. . . ١<sup>(3)</sup>. وهي كناية يغلب عليسها التــصريح، وكــأن الغرض منهــا هو تغليب الجانب الإنساني على غيره في الأشخاص الذين خصهم بالخطاب، بحيث تتساوى منزلتهم وبقية المخلوقات البشرية.

وربما تأول المفسرون دلالة الفسحك في قوله تعالى: ﴿... فَهُمَكُتْ ... ﴿ هَا الْمُورِعُ فِي الْمُورِعُ الْمُورِعُ فقالوا: «إنه كناية عن الحيض» (44)، وهي من الكنايات النادرة الوقوع في التعيير عما يعتري المرأة من حالات مختصة بها هي دون الرجل، وقد أتت الكناية تومئ إلى المعنى وتوجزه من غير تصريح، بحيث أنها وقعت في لفظ يشم في النفس بالدلالة بعد تأمل وتفكير.

<sup>(1)</sup> حشي محمد شرف، النصوير البياني، ص 248، والبرهان في علوم القرآن 2، 303.

<sup>(2)</sup> علم الياذ، ص 225.

<sup>(3)</sup> النهاية في فن الكناية، ص 27.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، ص 41.

والقرآن الكريم يكني عمـا يعقب الأكل من قضاء الحاجـة بالغائط "بقوله: ﴿...أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مَنكُم مِن الْمَائط ... ٢٠٠٠ [النساء]، والغائط: المكان المطمئن من الأرض، وكانوا يأتونه تستراً وانتسادًا، ثم كثر ذلك في كلامهم حسَّى سموا الحدث باسمه واشستقوا منه الفعل تغوط(1)،، وبذلك فإن هذه الكناية متولدة من كثرة الاستعمال الذي يُعد من أهم العوامل المؤدية لتغير دلالة الألفاظ، افشيوع الاستعمال وخموله كلاهما يسهمان في عملية التغيير الدلالي للفظ، كما أتهما يتوقفان على العوامل الاجتساعية والنفسية التي تحدد مدى قبول الجماعة اللغوية لتداول اللفظ في استعسمالها، (2)، وقد نجم عن ذلك الشيوع -على ما يبدو - تولد دلالة جديدة هي الفعل اتضوطه؛ وهو ما يدل على أن الكنابة اكتسبت قبولاً لدى الجماعة اللغوية التي تستعملها، بحيث اتخذت من الفعل التغوط المرز اللقيام بالإحداث. وقد توسع القرآن الكريم عن ذلك بيعض الكنايات الأخسري، ووقال بعض المفسسرين في قوله تعسالي: ﴿ ... كَانَا يَأْكُلُونَ الطُّعَامُ... ﴿ 💮 ﴾ [المائلة] ، وقوله: ﴿ ... مَا لَهُلَا الرَّسُولَ يَأْكُلُ الطَّمَامُ وَيُمْشَى فِي الْأَسُوالَ ... ۞ ﴾ [الفرقان]. إنها كيناية عن الحدث؛ لأن من أكل فيلا بد له من عاقبة الأكل ونفض الفيضل. وقد عابهم الجاحظ بهذا المتفسير، وقال: كأنهم لم يعلموا أن مس الجوع وما ينال أهله من الذلة والعجز أدل بدليل على أتهم مخلوقون حتى يدعوا على الكلام شيئًا قد أخناهم الله (3)

والظاهر أن هذا الحلاف مردَّه إلى فكرة «اللازم والملزوم في الكناية»؛ فإن الجاحظ لا يرى أن أكل الطعام باعتباره لازما، لا يلزم بالتالي أن يؤدي إلى الحدث، وهو الملزوم، كما ذهب إلى ذلك بعض المفسرين، زيادة على أن علامة كالجوع قد تغني عن غيرها في معرفة كونهم مخلوقين.

ولم يخلُ حديث رسول الله على من الكناية المتصلة بالقيم الأخلاقية، وحسبه أن يكون قد بُعث ليتمم مكارم الأخلاق، ويقوم على توجيه الأمة إلى السبيل الذي يجعلها في مأمن من تفشي الأمراض الفئّاكة والرياح الماصفة التي تلهب بها، بعد أن تتفشى فيها الرفيلة، ويتفاقم فيها الاتحلال والفساد.

<sup>(1)</sup> النهاية في فن الكتابة، ص 71.

<sup>(2)</sup> فريد عوض حيدر، علم الدلالة دراسة نظرية وتطبيقية، ص 91.

<sup>(3)</sup> النهاية في فن الكتابة، ص 71، 72.

ومن الكنايات التي فيها حض على اجتناب ما له من المواقب ما لا يحمد، وهو الزواج بالمرأة الحسناء في المبت السوء ما أشار إليه النويري في نهاية الأرب: ومن الكنايات في كلام رسول الله بين وهو وإن كان قد ورد في الأمثال أشبه بالكناية، منها قوله على: الياكم وخضراء الدمن، يريد بها المرأة الحسناء في المبت السوء، وتفسير ذلك: أن الربح تجمع الدمن، وهو البعر في البقعة من الأرض، فبإذا أصابه المطر نبت نبت غضًا يهتمز وتحته الدمن الحبيث؛ يقول: فلا تنكحوا هذه المرأة الحسناء لجمالها، ومنتها خبيث كالدمن، فإن أعراق السوء تزرع في أولادها. وقال زفر بن الحارث: وقل يُبّتُ المرعى على دمن الثرى وتبقى حرازات النفوس كما هياه (1)

ولا شك أن الكناية بخضراء الدمن عن تلك المرأة فيها من التمثيل العجيب ما من شأنه أن يثير حاستي البصر والشم، لا بل العقل والوجدان كي يتأملا في عاقبة الاقتران والزواج بها، وقد استطاعت الكناية أن تجدد العظة المتمثلة في ضرورة اجتمناب أمثال تلك المرأة باعتبارها محوذجًا بشربًا فاسلاً، أشبه بالوباء الذي يسري في جسم الأمة فيودي إلى دوالها. ومن الأدلة على آداب الحديث النبوي الشريف أن «قال أبو منصور الأزهري في نهي النبي على عن إتيان النساء في محماشهن: «أنها كناية عن أدبارهن، وأصلها من الحش، في نهي النبي الذي أصاب «لفظ الحش»، وهو النخل للجتمع باعتبار أن المجتمع هو مجتمع الصحراء، وذلك التغير الحش، وهو النخل للجتمع باعتبار أن المجتمع هو مجتمع الصحراء، وذلك التغير ينطبق على تلك الدلالات في جميع اللغات تقريباً: «وقد لُوحظ أن أكثر الكلمات التي ينطبق على تلك الدلالة، هي الألفاظ المتعلقة بالتعبير عن النواحي الجنسية، ونحوها مما يثير مضاعر الحجل. . . ومن ذلك كلمة Shirt منها كلمة كلمة المناب الأنها أصبحت تشمرهم بالحجل، ومن ذلك استعمالنا كلمة كلمة المناب بدلاً من دورة المياه، أو غيرها من الأسماء المدالة على هلا المكان؛ لأن هذه الخمام خالبًا بدلاً من دورة المياه، أو غيرها من الأسماء المدالة على هلا المكان؛ لأن هذه

<sup>(1)</sup> نهاية الأرب في فنون الأعب، نقلاً عن صحمد بركات حمدي أبو علي، فيصول في البلاغة، من 153، ونهاية الأرب 3، 154، وراجع النهاية في فن الكتابة، من 22، الدمن: السعاد المتليد، وتدمن المكان والماء: سقطت فيه لووات الإبل والغنم. المزاوات: الحزاو: ألم يحز في القلب من وجع أو فيظ أو خوف.
(2) الدياة في في الكاداة من 27، وقادها في الحدد الديارة المن من وجع أو فيظ أو خوف.

 <sup>(2)</sup> النهاية في فن الكناية، ص 27، وأما الحفش: البستان، والنخيل للجنمع، و-الكنيف، و- المتوضأ. (ج)
 حشوش، وحشانه المعجم الوسيط 1، 176.

الكلمات تُشعر بالخجل لارتباطها باشياء مستقلرة (1)، ومن الملاحظ أن الكناية النبوية وإن كانت صورتها منقولة من الطبيعة إلا أنها تمتلئ إيحاء، يجعل جميع الحواس تشارك في إدراكه، ونخص بالذكر منها حاسة البصر، وهي - أي الكناية - تتفسمن نهيًا عن ارتكاب محرم من المحرمات يتعذر التصريح بفحواه.

وقد أصبب الثمالي بكناية أخرى للرسول فله عن الصورة والنكاح؛ وهي قوله: 
«أتريدين أن تراجعي رفاعة، حتى تذوقي عسيلته ويذوق عسيلتك، فانظر إلى لطافة 
هذا الكلام وكثرة رونقه وحسن كنايته عن العورة والنكاح بالعسيلة، التي هي تسمغير 
المسل، وهو يُذكّر ويُؤنَّك، (2)، وقد أسهم التسمغير (3) باعتباره للتسليح في حسن صياغة التصوير وزيادة توضيح المعنى وبيانه.

ومن كناياته عليه السلام افيما يلم من النساه: أنهن ناقصات عقل ودين، ثم قال: 
تدع الصلاة إحداهن شطر عسمرها، يكني عن الحيض (4). وليس القسمود من ذلك 
الشهجم على المرأة أو التحامل عليها؛ لكونها خلقت على ما هي عليه من وضع 
يولوجي مخالف للرجال، وإنما هو تقرير أصر حقيقي رخص فيه للمرأة بألا تقوم 
بالفرائض الدينية تقديراً لوضعها الظرفي الذي تمر به صدما تكون حائضاً، ولا شك أن 
تركها للفرائض من شأنه أن يُضعف الوازع الديني لديها.

ولقد كنى الرسول ﷺ عن الملحد بقوله: «خلع ربقة الإسلام من عنقه، (٤٥) لأن من شأن كل ملحد أن يتحلل من كل أوامر ونواهي الديانة السمحة، وكأنه بذلك يتنصل من كل المثل الأخلاقية التي تقيده وتمنعه من ارتكاب المعاصي مثلما تتخليص البهائم والدواب من ربقتها التي تشدها.

<sup>(1)</sup> علم الدلالة دراسة نظرية وتطبيقية، ص 85، 86.

<sup>(2)</sup> النهاية في فن الكنابة، ص 27، 28.

<sup>(3)</sup> التصغير لفة التقليل، وقد يأتي لقوائد منها تغليل فات الشيء أو كميته، وتحقير شأته، وتغريب زمانه أو مكانه أو تضيب في بنت وجبيب. واجع أحسد الحسلامي، كتاب وشال العرف في فن الصرف، من 123، 128.

<sup>(4)</sup> النهاية في فن الكناية، ص 41.

<sup>(5)</sup> المصدر السابق، ص 90 . الربقة: واحدة الربق (ج) رباق وربق، والربق: حبل فو عرى، أو حلقة لربط الدواب، المعجم الوسيط 1، 325.

ومن اللافت أن بعض الأمصار عمدت للكناية عن الملحد ببعض الكنايات الخاصة بها؛ من ذلك: «فإذا كان ملحدًا قالوا: فلان حرر، وهو من الأحرار، ويكنون عن أنه عن ربقة الشريعة، وربما كنوا بالحراط؛ إذ يسقال لكلاب مكة الخراطة؛ لأنها تخرط قلائدها وغدرها، فكأن الملحد بلا دين كما أن كلاب مكة بلا غدر...

وأهل بغداد يقولون لمن ألحد: فلان قد عبر، يعنون أنه قد عبر جسر الإسلام، وقيل لبعسفهم: هل عسبرت؟ فقال: وللدت في ذلك المكان، يكني عن أنه لم يزل كذلك...ه(1). فمعنى الإلحاد واحد، ولكن الكنايات عنه عليدة ومتفاوتة في المناسبة بين مكوناتها التي شكلتها، رغم أن مدلولها البعيد يصور ما يؤول إليه حال كل ملحد من عبث بالقيم الدينية والخلقية، والانزلاق في مهادي الرذيلة، والانفماس فيها مما يجعله أثرب إلى طبيعة البهائم والكلاب التي لا تعي ولا تدرك، فهو بذاك في الدرك الأسفل وفي أدنى مراتب المخلوقات الكونية.

ولقد حظيت المرأة بكثير من الكنايات في الخطاب اللساني العربي؛ سَواء الشعري منه أو التثري، بحيث وجدنا الشعراء مولعين بتصوير ما المَّ بهم من شوق إليها ولوعة دون التصريح باسمها، مخافة أن يفتضح أمرهم. وإذا كان للمرأة مكانة متسيزة في المجتمع العربي باعتبارها رمزاً للشرف ولكل المشاعر الإنسانية النبيلة كالحب والتضحية والتواصل مع الحياة، فهإن الأدباء كنوا عنها بأصناف الأشياء التي ترمز إليها رمزاً اصطلاحيًّا دون تصريح، ومن أمثلة ذلك: «كنايتهم عن المرأة بالنخلة؛ قال ابن أبي الإصبع: «ومن مليح الكناية قول بعض المرب:

ألا يا نخسلة من ذات حرق عليك ورحمة أله السلام مالت الناس عنك فخبروني عنا من ذاك بكرهه الكرام وليس - بما أحل أله - بأس إذا هو لم يخالطه الحرام (27)

فإن الشاعر كنى بالنخلة عن المرأة، والهناء عن الرفث، فأما الهناء فمن عادة العرب الكتابية بهما عن مسئل ذلك، وأمسا الكتابة بالنخلة عن المرأة فسمن طريف الكتابة وغريسهاه (3). ولا يخفى أن الكتابة عسن المرأة بالنخلة مصدرها الطبيعة الصحراوية،

<sup>(1)</sup> النهاية في فن الكتابة، ص 90.

<sup>(2)</sup> الهنا: اسم إشارة للبعيد، وتصل به ما التبيه، فيقال: ما منا، وكاف الخطاب، فيقال: ما مناك، ويقال للبغيض: منا ما منا: تبع بعيدًا. المجم الوسيط 2، 998.

<sup>(3)</sup> تحرير التحبير، ص 145، 146. نقلاً عن التصوير البياني دراسة تحليلية لمسائل البيانه، ص 418.

لكونهم كانوا يحلُون ويرتحلون فيها، باعتبارها مصدراً من مصادر عيشهم. ومما يؤكد الرابطة القوية بينهم وبين الصحراء وما فيها من نخل، كناية لهم أخرى عن المرأة بالقوصرة؛ قال «الراجز:

افلعَ من كانت له قوصرةً يأكلُ منها كل يوم مرهه(1)

والقوصرة: وعاهً من أوعية التسمر، ولعل فكرة التناسب فسي هاتين الكنايتين تنبني على دلالة سيكولوجية، مصدرها الإحساس المماثل نحو المرأة أو النخلة، وهو إحساس يولد الانتشاء في النفس، والشعور بالمتعة.

وتكني العرب عن المرأة بالإزار كما قبال الرازي في مختاره (2)، أو بالسرحة، وولهم في هذا الباب حكايات لطينفة، فقد ذكروا أن عمر - أو غيره من الحلفاء - قد حظر على الشعراء ذكر النباء، فقال حميد بن ثور:

عُرَّمَ الْمُلْسُوهَا لأن كنتُ مُسْمِراً جَسِنُونًا بِهَا يَا طَسُولُ هَلَا التَّحرِمُ وَمَالِي مِن ذَنَبِ إِلَيْهِسِم عَلْمَتُهُ سُوى أَنني قَدَ قَلْتَ يَا سَرِحَةَ اسْلَمِي بِلَ اسْلَمِي ثَمَ اسْلَمِي ثَمَّ اسْلَمِي ثَمَّ اسْلَمِي ثَمَّ اسْلَمِي شَمَّ اسْلَمِي ثَمَّ اسْلَمِي ثَمَّ اسْلَمِي شَمَّ اسْلَمِي شَمَّ اسْلَمِي شَمَّ اسْلَمِي شَمَّ اسْلَمِي الْمُعَلِمَةُ مِنْ الْمُعَلِمُ مَنْ اللّهُ اللّ

وقد كنى عن صاحبته بالسرحة، والسرحة: واحدة السرح؛ شجر طوال عظام يستظل بها وليس له شوك، وهم يقولون لامرأة الرجل: سسرحته، وإنما يكون ذلك كناية إذا نظرت إلى أن دلالة السسرحة على المرأة دلالة عرفية، يعني أنه اشتهر عندهم هذا... هذا... وإذا كانت الموانع الاجتصاعية هي التي دفعت الناس إلى أن يكنوا عن المرأة بالإزار والسسرحة؛ فيإن الغاية من ذلك هي الحسفاظ على أعسراض الناس، وعلى حرماتهم من أن تُتسهك، أو تصبح مُرضة لتلوكها الألسنة، ولذلك أيسفنا تحجم العرب عن ذكر أسماء النساء؛ تنزيها لهن وصيانة.

وأما أن يكون سيدنا حمر رضى الله عنه أمر الشعراء هو الآخر بعدم ذكر النساء، فمما يؤكد إبقاء الإسلام على بعض تقاليد الجاهلية التي تتماشى ومباديه التي تحصن الفرد والجماعة من الآفات والأمراض الحُلقية التي يمكن أن تصيبها، وقد لاقت مثل تلك الدعوات صدى حسنا وقبولاً لدى بعض النساء اللائي لا يردن أن يُصرَّح باسمهن في النسيب صونًا لهن وتعفقًا، ووكانت المرأة العربية شديدة الحفاظ لا ترضى أن يُصرَّح شاعر باسمها في النسيب و كما يقول محمد بن النمير الثقفي:

 <sup>(1)</sup> الكتابة والتعريض، ص 11، المتوصرة: بتخفيف الراه وتشديدها: وعاه من قصب يُرفع فيه التمر من البراري.

<sup>(2)</sup> النهاية في فن الكناية، ص 31. ﴿ (3) التصوير البياني دراسة تحليلية لمسائل البيان، ص 417، 418.

وقد أرسلتَ في السرَّ أن قد فضحتَني وقد بُحتَ باسمي في النسيب وما تكني<sup>(1)</sup> مفضلة بذلك ألاَّ يُذكر اسمها، وهو حرصٌ يتماشى مع طبيعتها الانشوية ووضعها الاجتماعي الذي لا يحبد ذكر اسمها في للحافل العامة.

ولقد ظلّت قيمة أخسلاقية مثل العفة مَضْربًا للمثل في المجسّمع العربي، حتى وجدنا الشعراء يمدحون بها الرجال والنساء على السواء<sup>(2)</sup>، وفرّعوا لها فروعًا أو أقسامًا؛ منها: «القناعة، وقلّة الشره، وطهارة الإزار، و غير ذلك نما يجري هذا المجرى<sup>(3)</sup>.

فأما في الشعر؛ فورد منها قول الشنفرى:

يَيتُ بمنجاة من اللوم بيتُها إذا ما بيوتٌ في الملامة حلَّت

التعبير يتضمن كناية من نسبة، والنسبة هنا منفية لا مشبّتة؛ لأنه إذا نفى اللوم عن ببت المرأة فقد نفاه عنها بالطريق الأبلغ، وهذا ما يتوخداه الشاعر، فهي امرأة بعيدة هن الملام، متحدصنة بالحلق والعفاف... وقد لا يستطيع الشاعر - إذا سلك غير طريق الكناية - أن يجمل المرأة منزهة عن العيوب بعيدة عن المطاعن إذا هو جاء بتلك الحقيقة بطريقة تقريرية تصريحية بحتة؛ لما تتصف به الكناية من إيجارٍ وتصوير بعيع للشيء المعنوي من شأته أن يؤدي إلى التأثير والإفناع.

ولم يفتا الشعراء يصورون المرأة الخائنة تصويرا كنائيًا عجيبًا؛ قال: اومن نادر ما كني به عن المرأة الحائنة لفراش روجها قول ابن الرومي، ويقال لابي علي بن البصير: أنت يا شيسنخ نائم فتنسبه وانتصحني فلسنت من خشاشك لك أنشى تَزيفُ في كل وكر وتربي الفراخ في أحشاشك (5)

<sup>(1)</sup> التصوير البياتي دراسة تحليلية لمسائل البيان، ص 417.

<sup>(2)</sup> قال قدامة بن جعمفر: فإنه لما كانت فضائل الناس من حيث هم ناس، لا من طريق ما هم مشتركون فيه مع سائر الحيوان، على ما عليه أهل الألياب من الانضاق في ذلك، إنما هي العقل والشجامة والعدل والعنة، كان المناصد لمدح الرجال بهذه الأربع الحصال مصيياً». نقد الشعر، يتحقيق كمال مصطفى، عن 65، 66.

<sup>(3)</sup> نقد الشعر بتحقيق كمال مصطفى، ص 67.

<sup>(4)</sup> نظرات تطييلية في علم اليان، ص 168.

<sup>(5)</sup> الكتابة والتعريض، ص 51. تزيف: من زافت للرأة في مشيها تزيف إذا رأيتها كأنها تستدير، ومن معاتي تريف: تختال، وزافت الحيامة تزيف يين يدي المكر: أي تشي مدلله عبد الفتتاح محمد مسالامة، نظرات تطيية في علم البيان، ص 51.

بحيث جاءت كنايتان في البيت الثاني؛ الأولى عن المرأة التي تتردد على بيوت الرجال بغية عارسة الرذيلة، وأما الكناية الثانية: فعن أولادها الذين هم من غير زوجها، وهم ثمرة من ثمار الخيانة والمزنا، وقد زاد تنكير لفظ «أنثى» في توضيح الدلالة على وضاعة تلك المرأة.

ولم يحالف المتنبي العسواب وهو يكنني عن تنزهه عن ارتكاب الرذائل؛ لأنه لم يناسب بين معناه ولفظه؛ فاتت كنايته يغلب عليسها التعسريح، وهو غيرُ ما عُرف في الاسلوب الكنائي من ستر وإخفاه؛ قال:

## إنَّي على شغفي بما في خُمُرِها ﴿ لَاعْفُ مِمَّا في سراويلاتها

قال ابن الأثير: فهذه كناية عن المنزاهة والعضة، إلا أن الفجور أحسن منها، وما ذاك إلا في سوء تأليفها وقبح تركيبها... (1). وليس ذلك مثل «الكنايات الجيدة في هلا الباب: فلان عفيف الإرار، وضلان طاهر الليل إذا كان عفيف الفرج»(2). فقد وقعت الكناية في الشيء الذي له علاقة بالممدوح، وفي وصف الشيء بالعمفة وصف لصاحبه، وتنزيه له من الفعل الشنيع. وبذلك فهإن الكناية إذا حسنت أدت دوراً كبيسراً في تصوير الماني الحلقية على أكمل وجه، وكانت ذات أثر قوي في المتلقي.

ولقد وجدنا بعض الشعراء يعملون إلى الحياة الاجتماعية العربية فيقتبسون منها بعض المعتقدات التي تقوم على تصور اجتماعي، مضاده أن الجنين يطلب بأتفه الموضع الذي يخرج منه قبيل رؤيته النور، وهي كناية عن ضرج أمه؛ قال الشعاليي: «أتشدني أبو القاسم الرسوري لبعض العرب:

وإذا الكريم أضاعً مطلب أنفه أو عرسه لكريهة لم يغضب(3)

والعسرب تقسول: إن الجنين إذا ثمت أياسه في الرحم وأراد الحسروج منه طلب بأنف الموضع الذي يخرج منه؛ فقال لي الاستاذ أبو بكر الطبري:

<sup>(1)</sup> أحمد مصطفى المراض، علوم البلاغة: البيان والمعاتى والبديم، ص 285.

<sup>(2)</sup> الكناية والتعريض، ص 28.

<sup>(3)</sup> الأبيات في المعاني الكبير 1، 507، قال ابن قنية: المطلب أنفه فرج أمه، لأنه إذا تحت أيامه في الرحم، وأراد الحروج طلب بأنفه صوضع المخرج، يقول: متى لم يحم فرج أمه واسرأته فليس يغضب في شيء يؤنى إليه المعاني الكبير 1، 507، 508.

انظر كيف لطف هذا الشاعر بحدقه للكناية عن فرج الأم بقوله: مطلب أنفه، ومعنى البيت: أن الرجل مستى لم يحم فرج أمه أو امرأته لم يغضب من شىء يؤتى إليه بعد ذلكه(1).

وقد استدل بتلك الكناية عن أن نخوة الرجل وشهاسته تكمنان في غيرته وحمايته شرف أمه وزوجه، وهي شيمة من الشيم الأخلاقية التي شهرت بها العرب؛ قال ابن طباطبا العلوي: قوأما ما وجدته في أخلاقها، ومدحت به سواها، وذمت من كان على ضد حاله فيه فخلال مشهورة كثيرة، منها: في الخلق... ومنها في الخلق السخاء والشجاعة... والغيرة... والأنفة... وما يتفرع من هذه الخلال التي ذكرناها من قرى الأضياف... والذب عن الحريم... ع (2). وبذلك فإن هذه الكناية متولدة عن عُرف من الأعراف الشائمة في المجتمع العربي، وإن كان معناها جاء مغلقاً تغليفاً يراعي القيم الأخلاقية التي لا تجمل الأسماع تنبو عند التلفظ بها، وهي إلى جانب ذلك تجمل حقيقة عدم التراخي في الذود عن الشرف الذي خصه بأقرب المخلوقات لديه؛ ألا وهما الأم والزوج.

إن ارتباط الكنايات بالماني الحلقية دَفَعَ لنويًّا مثل المبرَّد إلى أن يعمد إلى تقسيمها تقسيمًا مبنيًّا على تلك المساني، فقلد رأى المبرد وراء لجوء اللغة إلى الكناية دوافع خلقية، وتبنَّى رأيه الكثيرون من دارسي البلاغة العربية» (3). وخاصة الفسرب الثاني منها، وهو الذي يعمده المبرد أحسنها، ويكون من الكناية وذلك أحسنها - الرغبة عن اللفظ الحسيس المفحش إلى ما يدل على معناه من فيسره؛ قال الله - وله المثل الاعلى: وأبن كُمْ لَلة العبيام الرُفَتُ إلى بايكمُ من هلى حلى معناه من فيسره؛ قال الله - وله المثل الاعلى: المبرد للكناية يغلب عليه المعنى اللغوي الذي هو للستر والإختفاء؛ سواه أكانت فلتعمية والتعظيم والتعظيم (5)؛ باعتبار أن الغاية في نهاية المطاف أخلاقية، وقد أكد بعض الدارسين ذلك بقولهم: إن الأدباء يلتجنون إلى الأسلوب الكنائي؛ فليحققوا الغايات التي ذكرناها في هذا الكلام من محاولة إضفاء المنى الصريح، ذلك الإختفاء المذي يجنبهم كثيراً عا يخشون التصريح به، أو عا لا يرضونه لعبارتهم من الفحش المدي يعبنهم كثيراً عا يخشون التصريح به، أو عا لا يرضونه لعبارتهم من الفحش

<sup>(1)</sup> النهاية في فن الكناية، ص 26. (2) عبار الشعر، ص 50.

<sup>(3)</sup> نحو الصوت وتحو المني، ص 79.

<sup>(4)</sup> الكاسل 2، 291.

<sup>(5)</sup> راجع الكافل 2، 291، 292، وفي علم اليان، ص 132.

والابتذال، وهو في الوقت نفسه يستثير الشوق في نفس القارئ والسامع، فسيجد كل منهما المتعة الفنية التي يصل إليها بعد البحث والتأمل والإدراك<sup>(1)</sup>.

ولقد شهر عن العرب في أساليبهم الجارية في لغنهم، أنهم يعمدون إلى الكناية كلما ضاق بسهم الكلام عندما يذكرون الشيء القبيح فلا يسجدون بدا من العدول عنه إلى الكناية؛ وفمن عادة العسرب أنها لا تكنى عن الشيء بغيره إلا إذا كمان يقبع ذكره ا(2). وقد استسمر ذلك في لغتهم - على ما يسدو - عهودًا حتى وجدنا الحجباج على سبيل المثال، وهو من ولاة بني أمية، يكني عن الاست بالذيل. اومما يستحسن للحجاج قوله لام عبد الرحمن بن محمد بن الأشعث: عمدتُ إلى مال الله فوضعته تحت ذيلك، كأنه كره أن يقول: تحت استك كما تقول العامة؛ خسوفًا من أن يكون قذهًا ورفيًّا. كما عيب به عبد الله بن الزبير لما قبال لامرأة عبد الله بن خباره: •اخبرجي المال الذي تحت استك، فقالت: ما ظننت أن أحداً يلى شيئًا من أصور المسلمين فبتكلم بهذا. فقال بعض الحياضرين: أما ترون إلى الخيلم الخنى الذي أشيارت إليه؟ (3). وليس الحجاج كعبد الله بن الزبير، بدليل عدم الرضا الذي لقيه الأخبير من الرحية الذين يقوم على شؤونهم، وفيه ما فيه من الأذي الذي تشمئز منه النفس، وتقشعر له الأبدان؛ عما يجعل الكناية ضرورية. إن اأسلوب الكناية في بعض الأحيان يكونُ ضرورةً يتطلبها الموقف، وذلك حين بكون اللفظ الصريح تشمئز منه النفس ويسعافه اللوق لمجافاته للأداب والقيم الاجتماعية، أو يكون السعبير العسريع مدعاة للمشاعب، ومثارًا للأذي، واستسجلاب الخصومة ١ (4).

والحق أن استقراء مظاهر السلوك الإنساني تدلنا على أن منها ما قد يكنى عنه؛ لكونه عمل سلوكًا غير مسجسة لا يصدر عن نفس سمسحة، وهم في هذا الشسأن يكنون عن البخيل وبالمقتصد، ويقال: فلان نظيف المطبخ، وفلان نقي القدر؛ قال الشاعر: بيض المطابخ لا تشكو إماؤهم طبخ القدور ولا غسل المناديل، (5)

<sup>(1)</sup> البيان العربي، ص 223، وفي علم البيان، ص 132.

<sup>(2)</sup> القرآن والصورة البيانية، ص 259.

<sup>(3)</sup> الكناية والتعريض، ص 20.

<sup>(4)</sup> شفيم السبد، التعبير البياني رؤية بلاغية نقدية، ص 150.

<sup>(5)</sup> النهاية في فن الكناية، ص 85.

وتجد المعنى نفسه قد كنى عنه القرآن الكريم، فأجاد تصوير نفس البخيل، وجعله في حال الاحتسياج كمن يدفع يده إلى عنقه، يريد خنق نفسه، بحيث أراد القرآن من وراه ذلك: «تهجين الشيء والتنفير منه، كما في قوله تعالى في التنفير من البخل والتهجين: ﴿ وَلا نَجْعُلْ بَلَا مُقَرِلاً إِنْ عُقْلاً ... ﴿ وَلا نَجْعُلْ بَلَا الْمَاءِ الْمَاءُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُل

وإذا كانت الكنايات قد صورت البخل بمثل تلك الصور، فإنها امتدحت الكرمَ والجود، وأشادت بمن تغلب عليه تلك الحصال، حتى افتخر إبراهيم بن هرمة بذلك، وقال:

## ولا امتع العوذَ بالفصال ولا ابتاعُ إلا قريبة الأجل

فالبيت بشتمل على كنابتين:

1 - قوله: لا أمتم العوذ بالفصال: كناية عن الكرم.

2 - قوله: ولا أبتاع إلا قريبة الأجل: كناية عن الكرم.

فالشاعر يريد أن يثبت أنه كريمٌ مسفياف، ثم ساق دليلاً على هذا؛ أنه لا يمتم الناقة بولدها؛ لأنه لا يشتري إلا الناقة التي دنا أجلُها؛ لأنها أيضًا – مشذبح، أو ستنحر عن قريب، وواضح أن الشاعر يريد أن ينعت نفسه بالكرم في كلا التركيبين . . . (2).

والملاحَظُ أنه ومهما تعددت كتايات المنى الواحد، فإنها تتفاوت في التعبير عنه تفاوتًا يثبت اختلافها في النهاية، وليس تساويها، سواء أكانت دالة على البخل أو على الكرم.

ولقد عقد الشعالي فصلاً فيما أسماه: «في الكناية عن جملة من الممايب والاتحلاق الملمومة ١٩ منه: «إذا كان الرجل جاهلاً قيل: فلانٌ من المستريحين، لقولهم: استراح من لا عقل له. فإذا كان أحمق قالوا: نعته لا ينصرف... فإذا كان فضوليًا داخلاً فيما لا يمنيه مستكلمًا ما لا يلزمه قالوا: هو وصي آدم... فإذا كان وقحًا قالوا: هناك درقة، وحلقة، وهذه الملفظة للصاحب من كتاب له إلى أبي العباس الضبي في ذكر أبي الحسن الجوهري.

فإذا كان قليل الدماغ قالوا: قلان فارغ الغرفة. . . فإذا كان كثير الطيش، قالوا: أحضر ممه وتداً، فإذا كان كدوياً قالوا: الفاختة عنده أبو ذر، وهذه اللفظة حلبة من معالم الصاحب، ولم أسمع في صعناها أحسن وأبلغ منها؛ لأن الفاختة يُضرب بها المثل

<sup>(1)</sup> الإيضاح، التقليم يقلم محمد عبد المنمم خفاجي، ص 197.

<sup>(2)</sup> مبد الفتاح محمد سلامة، نظرات تطبيقة في علم البيان، ص 166.

في الكذب... فإذا كنان لقيطًا لا يُعرف له أبَّ قالوا: "هو من تربية القاضي"، "ومن موالي النبي الله القاضي يأمر بشربية اللقطاء، والإنفاق عليهم من اللقط على أعمال البر، والنبي على يقول: "أنا مولى من لا مولى له... فإذا كنان قوادًا قالوا: «فيلان يجمع شمل الأحباب»، و"فيلان ثاني الحبيب»، وقيد يكني به أيضًا عن الرقيب».

وإنك إذا أنسست النظر في نلك الكنايات - وهي على التوالي في الكناية عن الجاهل، والاحمق، والوقع، وقليل الدماغ، وكثير الطيش، والكلوب، واللقيط، والمقواد - استدللت منها على أنها تُصور ما كان يسود العلاقات والروابط الإنسانية في القرن الرابع الهجري - وهو عصر الثعالي - من أمراض خُلقية، أسباب استضحالها - على ما يبدو - ضعف العقيدة في نفوس الناس، وانتشار الانحلال الحُلقي، واستفحال الامور المحرمة من زنا ووشايات، وبعد عن الخصال الكرية، وبذلك فإن الكناية أصبحت الاسلوب الامثل في التعبير عن المشكلات الاخلاقية التي كان يتخبط فيها المجتمع العباسي آنلاك. وقد يكون تضاقم تلك المشكلات مبياً أدَّى في المقابل إلى أن تستل فتصبح فنا من فنون البيان.

وقد لا نذهب بعيدًا في البرهة على ما تلعبه الكنايات من تصوير للقيم الحُلقية بأسئلتها الواردة في الاحاديث اليوسية، والتي منها: ق... نَصِفُ إنسانًا بأنه واسع الصدر، وهذا كناية عن الحلم، كما نصف بأنه طاهر الذيل، كناية عن العفة، ونقول عنه: بيته عامر، كناية عن الكرم، وبابه مفتوح، كناية عن حسن المعاملة إذا كان رئيسًا في العسمل، ونقول: أنفه في السماء، كناية عن الكبر، ويله في التراب، كناية عن الفقر، ولسانه طويل، كناية عن سوء الأدب... عادي.

وبذلك يظل للجنم مجالاً هامًا يتنبس الادباء منه مختلف المماني الكنائية التي تصور العلاقات السائلة فيه في فترة معينة من تاريخه.

ولقد أراد بعض الشعراء أن يجمل صدة قيم إنسانية أخلاقية في بيت من الشعر، وكأنه أراد أن يجمعها في قومه لبدل بها على حصبية لا مثيل لها؛ ويقول الشاعر:

بيض صنائعنا سود وقائعنا خضر مرابعنا حمر مواضينا(3)

<sup>(1)</sup> الكتابة والتعريض، ص 107، 108، 110، 114.

<sup>(2)</sup> عبد الفتاح عثمان، التشبيه والكتابة بين التنظير البلاض والتوظيف الفني، ص 166.

<sup>(3)</sup> المواضى: مضى السيف مضاه: صار حادًا سريع القطع، يقال هو أمض من السيف.

ففي البيت أربع كنابات: «بيض الصنايع: «كناية عن الإحسان إلى الهناس»، سود الوقام»، «كناية عن الحير والوقام»، خضر المرابع: «كناية عن الحير والوقام»، حمر المواضى: «كناية عن كثرة قتل الإعدام»(1).

وقد راد في قوة تلك العصبية - إضافة إلى الكنايات المتنالية في البيت - الظواهر الصوتية المتمثلة في السنجانس الصوتي في اصنائعنا ورقائعنا ومرابعنا، والطباق بين اليف وسوده، والمزج بين الوان البياض والسواد والاختضرار والاحتصرار في تلك الكنايات.

ومن اللافت أن ارتباط الكنابات الخلقية بمجتمع ما، أفقدها هي الأخرى كثيراً من 
دلالاتها وإيحاءاتها في العصر الحديث، ومن الأمثلة التي توضع ذلك: «الكنابات كما 
جاء قول إحدى النسوة في حديث أم ررع: «زوجي رفيع العماد، طويل النجاد، عظيم 
الرماد، قريب البيت من الناده. كنت برفعة عماده عن شرفه ومنزلته؛ لأن رفع العماد 
يلازم الشرف غالباً، وكنت عن طول قامته بطول نجاد سيفه؛ لأن من طالت قامته طال 
نجاد سيفه، وكنت بعظم رماده عن كثرة ضيافته وإطعامه؛ لأن الرماد لا يعظم إلا عن 
كثرة الطبخ والإحراق للحطب الكثير، وكنت بقرب بيته من المجلس عن كرمه؛ كي لا 
يستبعون الأضياف منه، وكانوا ينزلون في المواضع المنخفضة كي لا يراهم الضيفان 
فيأتونهم؛ ولذلك قال طرفة:

ولست بحلال التلاع مخافة ولكن متى تسترفك القوم أرفد يطلق على الارتفاع والانخفاض (2).

ومن الحق أن الكناية عن تلك الـقيم الخلقـية؛ كـالشرف، وطول القــامة، وارتفــاع الهمة، وكثرة الضيافة، والكرم ــ بمثل ما كنت المرأة عن زوجها ــ لم يعد يثير في نفوسنا شعورًا مماثلًا لما كان يقوم في المخاطبين بها أيام إلقائها فيهم، وكانَّ تلك الكنايات فقدت أهم خصــوصيــاتها في النــائير بمجرد انــتقالهــا من عصــرٍ إلى عصــرٍ آخر، ومن ظرف اجتماعي إلى ظرف آخر،

إن الأدباء عادة ما يجعلون الكناية أسلوبًا تمتزج داخله مشاعرهم، فيبشون فيه نوازع نفسياتهم الإباحية التي لا يستطيعمون أن يخاطبوا بها الناس صراحة، ممثل هذا الشاعر الذي يفضل العدول عن النماء إلى الغلمان. وومن حسن الكناية عن العدول عن مباشرة

<sup>(1)</sup> عبد الفتاح عثمان، النشبيه والكنابة بين التنظير البلاغي والتوظيف الفني، ص 169.

<sup>(2)</sup> عبد العزيز بن عبد السلام السلمي، الإشارة إلى الإيجاز في بعض أتواع المجاز، ص 113.

النسوان إلى مفاخلة الغلمان قول بعضهم:

لا أركبُ البحرَ ولكنني ﴿ أَطَلَبُ رَزَّ الله في الساحل(1)،

وهي ظاهرةٌ كنَّا ألمحنا إلى أنها من تأثير الأداب الاعجمية في الادب العربي، وكان من نتائجهما هذه النزعة الإباحية التي أصبحت ميزة من ميسزات الادب العباسي، ومن أمثلتها:

٤. . . في فحش المعنى وطهارة اللفظ ما أنشدنيه السيد أبو جعفر محمد بن موسى الموسوى؛ قال:

أنشد محمد بن عيسى الدامغاني، ولم يُسم قائله:

تذكر إذ أرسلته بيدقا فيك فوافاني فرزاناه (2)

وقول عبد الصمد بن المعذل:

و إذا هبت النفوسُ اشتياقًا وتشهى الخليلُ قربَ الخليل كان ما كان بيننا لا أسسمي له ولكنه شفاء الغليل<sup>(3)</sup>

وقد انعكست مظاهر الشبذوذ الجنسي والنزعة الإباحية على ألسنة كثير من الادباء، وأصبحت الكناية عنها أهم أسلوب يُعبر به عن حبايا أنفسهم، وما يعترك فيها من نوازع الحفاظ والتصريح بالملفات، حتى جاءت قليلة الإيحاء، شبيهة بالحقيقة في تصوير المعنى.

الحفاظ والتصريح بالملفات، حتى جاءت قليلة الإيحاء، شبيهة بالحقيقة في تصوير المنى. وأما صلة الكناية بالقيم الاجتماعية فتؤكدها الدلالات المختلفة الرامزة لطبيعة الوسط الذي صيغت فيه، وعبرت عنه حتى أتت مكوناتها ملتصقة به ومتجلرة فيه، وقد أمكن للباحثين أن يقفوا على ما يطرأ على الكناية من تغير جراء اختلاف البيئات، فقال بمضهم: "والكناية تعبير وجداني يختلف من بيئة إلى أخرى، فمثلاً في مجال التعبير عن الحبرة بالحياة نجد البيئة الصحراوية تقول: "فلان يعرف من أين تؤكل الكتف، وفي البيئة الشاطئية والساحلية يقولون: "فلان يعرف كيف ترمى الشباك، وفي التعبير عن الكرم نجد البيئة الصحراوية تكني عنه وتقول: "فلان جبان الكلب، أو «مهزول الغصيل»؛ لأن العربي كان ينحر ناقته لضيفه، ويتسرك فصيلها - ابنها الصغير - فيعتريه الهزال، لانقطاعه عن لبن الأم، وفي البيئة الحضرية يكنون عن الكرم بقولهم: "فلان

<sup>(1)</sup> الكناية والتعريض، ص 67.

<sup>(2)</sup> للمدر السابق، ص 68.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص 71. الحليل: الصديق الحاص (ضميل بمنى مفاحيل)، الغليل: شدة العطش وحوارته.

حجرة استقباله لا تُغلق في . . بابه دائمًا مفتوح . . ١٥(١).

وتؤكد الدلالات الاجتماعية على أن الكناية تستمد روحها من الوسط الاجتماعي، وليس من وجدان الشاعر الذي قد يكون دوره متمثلاً في صياغة المعاني صياغة إيحائية من شأنها أن تممق فهمنا للواقع وربما كان الفرق بينها وبين الرمز من تلك الناحية، فوإذا كانت الكناية تستمد دلالتها من روح العصر وتقاليده وقيمه ومقدراته؛ فإن الرمز يقتطع روحه من روح الشاعر ودهاليز نفسه المظلمة وتجاربه الملتوية المقدة، (2).

ومن اللافت أن كثيراً من الكنايات فقدت جانبها الإيحائي لا لشيء سوى أنها عبرت عن موقف اتصل بحادثة أو وضع اجتماعي قديم لم يعد هو نفس الوضع الذي يعيشه الناس اليوم، فأما المسوغات في ذلك فهي أن «التطور الحضاري الذي نعيشه قد غير كثيراً من الكنايات، فأصبحت غير مستساغة في عصرنا، فمثلاً كان يكنى عن الكرم: البكثرة الرماد؛ لانه بلزم من كثرة الرماد كثرة الإحراق، ومن كثيرة الإحراق كثير الطبخ، ومن كثرة الطبخ كثرة الأكلين، أما اليوم فيقال في التعبير عن الكرم: فغلان كثير الاستهلاك، وكان العرب يكنون عن طول الليل بقولهم: «ليل بعلى الكواكب»، أما اليوم فيقال: «إن عقارب الساعة لا تتحرك»، وهكذا نرى الكناية تختلف من عصر إلى عصر، ومن بيئة إلى بيئة؛ لأنها في الحقيقة تعبير عن إحساس الأديب وترجمة لروح عصره (ق).

وقد يكون في بعض الكنايات ما يدل على أنها متصلة اتصالاً وثبقاً بالطبائع الغالبة على الإنساني إذا على الإنساني إذا على الإنساني إذا كان فعلاً أو رد فعل، أو صعنى من معاني الرضا أو الغضب على سبيل المثال، وفي القرآن الكريم كثير من تلك الكنايات التي خُوطب بها البشر في شخص الرسول الكريم مثل: ﴿وَيَابَكُ فَطَوْرٌ ﴿ لَكَ ﴾ [المدثر]؛ بحيث أمره بطهارة ثوبه، قوقيل: هو أمر بتطهير النفس عا يستقلر من الأفعال ويستهجن من العادات؛ يقال: قفلان طاهر الثباب وطاهر الجيب واللذيل والأردانه، إذا وصفوه بالنقاء من المحابب ومدانس الاخلاق، وقفلان الثيب، للنادر . . . هُ أَن الله قوله تعالى: ﴿ وَيُومُ يَعَمُ الظّامُ عَلَى يَلَيْهُ بِقُولُ يَا لَيْتِي

<sup>(1)</sup> عبد الفتاح محمد سلامة، نظرات تطبيقية في علم البيان، ص 182

<sup>(2)</sup> علنان حسين قاسم، التصوير الشعري التجرية الشعورية وأدوات رسم الصورة الشعرية، ص 146.

<sup>(3)</sup> عبد الفتاح محمد سلامة، نظرات تطبيقية في علم البيان، ص 183.

<sup>(4)</sup> الكشاف 6، 176.

اتَّخَذُتُ مَعَ الرُّسُولِ سَبِيلاً ﴿ إِلَا الْفَرِقَانِ ]؛ قَالَ الزَّمْخَـشْرِي: اعْضُو السِدين والأنامل والسقوط في اليد وأكل البنان وحرق الأسنان والأرم وقرعها كنايات عن الغيظ والحسرة؛ لأنها من روادفها، فيذكر الرادفة، ويملل بها على المردوف...ه(1). وتطهير الثياب باعتباره تطهيراً للنفس، أو عض البد وكونه دليلاً على الندم من المعانى المرتبطة بالسلوك الإنساني بغض النظر عن البيئة التي يتواجد فيها أو المجتمع الذي ينتمي إليه، فإن الكناية تختلف مـن هذه الوجهة عن الرصـز الذي لا يستطيع أن يتـعدى حـدود الزمان والمكان للتجربة الشمورية، وبذلك فإن االكناية تتخطى - أحيانًا - العصور والأمكنة لتملقها بالحقائق الإنسانية والكونية والطبيعية، كأن يكني عن النكبر بتصعبر الخد، أو عن قلة الحبسرة بنعومـة الاظفار، وهكذا، ولكن الرمـز لا يستطيع أن يتـخطى الحدود الزمــانية والمكانية للتجربة الشعورية التي نَبُّت على أرضها، وغذاه ثراها، وذلك ما جعل الكناية تتوافر في كثير من المصطلحات الدارجة في الحديث اليومي. . . ا(2)، ولا يعني ذلك أن الكناية تعبيـر مستمر مع جميع الأحـوال والمراحل التاريخية مهمـا تقلبت وتغيرت، بل الصواب أنها تعبير لغوي يعتريه ما يعتري اللغة من تغير دلالي بفعل تداول الجماعة اللغوية لـه، وهو أمرَّ تغافلُ عنه بعض الـبلاغيين؛ . . . وكسأتي بالبلاغيـين في جدلهم حول الكناية. . . لم يفطخوا إلى أن اللغة تتغير طبقًا للنمو الحضاري والتطور الشقافي والاجتماعي؛ فقول الشاعر:

#### جبان الكلب مهزول الفصيل

ليس له ذات الوقع النفسي والفكري في القسرون التي تلت عسصر الشساعر وبيستت. الأدبية، وأي أثر فني يمكن أن نستشفه في عصرنا هذا من قول زياد الأعجم:

إن السماحة والمروءة والندى في قبة ضربت على ابن الحشرج ١(٥)

وحقيقة الأمر أن ظاهرة التغير قد تلامس المعاني كسما هو الشأن في الأنواع المجازية كالكناية، كما قد تقع على الألفاظ، وهو شئ أدركه علماء العربية وسسبروا أغواره بعد أن تحول المجتمع العربي إبان العصور الإسلامية، «وقد ظهر أثر هذا التحول واضحًا في اللغة العربية بمجئ الإسسلام بثقافته الجديدة، وقد ترتب على ذلك تغيرات دلالية كبيرة في كثير من الألفاظ، وقد تنبه علماء العربية القدامي إلى أثر هذا التحول الاجتماعي

<sup>(1)</sup> الكشاف 4، 146.

<sup>(2)</sup> التصوير الشعري التجربة الشعورية وأدوات رسم الصورة الشعرية، ص 146، 147.

<sup>(3)</sup> منهج البلاغيين في بحثهم لمسطلح الكناية، مجلة آداب المستنصرية، ص 58 العدد 10، 1984.

والثقافي الذي طرأ على حياة العرب، وتنبهوا إلى أثر ذلك على تغير الدلالة (1). هذا إذا اعتبرنا أن دلالة اللفظ مؤشر أولي على أن التغير العام للغة واستعمالاتها المختلفة في مجال البيان وغيره، وهي حقيقة لا يختلف فيها اثنان.

ولقد حاول بعض الباحثين بسط التغيير الدلالي الكنائي بمقابلة الصور القدية بالحديثة، مرجّعًا ذلك كله إلى عامل الذوق الذي اختلف هو الآخر اختلافًا بيئًا، فقال: وتختلف الكناية باختلاف الزمن، فقد كان العربي يمدح المرأة ويكني عن ترفيها بقوله: «هي نؤوم الضحي»، ونحن الآن نَدُد ذلك مظهر الكسل والخسول. والكناية «هو كثير الرماد» كناية عن الكرم كانت لها بلاغتها في العصور القديمة، أما الآن فلا نكاد نشعر لها بجمال؛ لأن الذوق يختلف في تقدير الكناية باختلاف العصور شأنه في ذلك شأنه في التشبيه والاستعارة (2).

وبذلك فإن في تاريخ اللغة وتطور المجتمع المبشري ما يؤكد على أن سنة التطور هي التي تَسِقى على ما تسريد أن تُبقي عليه من الكنايات، بينما تجعل من بعض الكنايات الأخرى بديلاً عن البعض الأخر.

والحق أن دراسة الدلالات الكنائية يحيلنا إلى طبيعة المجتمع الذي تدوولت فيه، فنحكم بالتالي على درجة رقيه أو تدنيه، ومن شم نرى الفرق بين أساليب العيش إن كانت بدائية أو عصرية، ومن الواضع أن طهبو الطعام بالحطب، وقبيام الكلاب على حراسة البيوت، واقتناه الإبل والنياق ترتبط جميعها بتقاليد الحياة العربية في الصحراء منذ عهد بعيد، وهي تعد غربية على حياتنا اليوم، ومن ثم لا يستسيغ الذوق المعاصر مثل هذه الأساليب النابعة منها؛ لذلك نجد من أساليب الكناية ما هو مستحدث يستمد دلالته من روح العبصر الحديث وتقاليده؛ كقولنا في الكناية عن التشاؤم: في نحو قولنا: ولغة المدفع أني الكناية عن الطائرة بأنها «سليل المخار» (3).

فنحن إزاء وضعين اجتماعيين متضاوتين في درجة التحضر؛ أحدهما تغلب عليه البداوة في نمط عيشه والعلاقات التي تربط أفراده؛ لذا تراه يطهو على الحطب، وتحرس بيته الكلاب، ويقوم حله وترحاله على الإبل، بخلاف المجتمع الحديث في وسائل

<sup>(1)</sup> فريد عوض حيدر، علم الدلالة دراسة نظرية وتطبيقية، ص 87، 88.

<sup>(2)</sup> كتاب الإيضاح في علوم البلاغة، التقديم بقلم محمد عبد المنعم خفاجي، ص 198.

<sup>(3)</sup> شفيع السيد، النميير البياني رؤية بلاغية نقدية، ص 144.

عيشه، وأنماط سلوكه، أين تقع الكناية فيه بالمدفع والطائرة والمنظار الأسود؟.

ومما يقبرره الدارسون أن تلازم المعنين في الكناية مرده إلى العُبرف السائد في المجتمع، الشيء الذي يجمعل من الكنايات أكبر مُعبرٌ عن ذلك المجتمع وعن التقاليد المتبعة فيه. إن «التلازم القائم بين المعنين في الكناية... منبعه العرف والعادة في الاعم الاغلب من الاحيمان... وهذا العرف نفسه هو الذي يربط بين استخدام بسط الحرير وحياة التنعم والسيادة، على حين يدل الالتماق بالتراب على الفاقة والذل. وكذلك استقر العرف على أن الرجل هو الذي يحمل السيف، وأن المرأة هي التي تتجمل وتتزين، ومن مظاهر تجملها وتزينها صبغ يدبها بالخضاب.

ولما كان العرف يختلف لدى المتحدثين بالعربية من عصر إلى عصر، كان كثير من أساليب الكناية لمصيقاً بعمصره الذي ظهر فيهه (1). وقد أفقد ذلك الوضع كثيراً من الكنايات صلتها بالعصور التالية عليها، عما جعل بعض الدارسين يرى إمكانية دراسة دلالتها على المعايير الاجتماعية عوض أي دراسة أخيرى، «وربما لو اكتفى بدراسة دلالاتها على معايير اجتماعية في فترة ما، كان أجدى من محاولة البحث عن جماليات لا تتسق مع التطور الزمني والحضاري (2). وذلك ما يحقق في رأينا - ادعاء أن الأدب مرآة المجتمع تنعكس فيه حياة الأفراد، ويتم به تصوير ما يكابده من آلام، وما يطمع إلى تحقيقه من آمال، وما يزخر به من قيم محمودة؛ كالكرم، والسخاء، وإغاثة الملهوف، والحلم، والعبوس، والعبوس، والعبوس، والعبوس، والعبوس، والعبوس، والعبوس، والعبوس، والعبور، والحيانة... إلغ.

ومن الملاحظ أن الكنايات تكثرُ في الخطاب العامي كثيرة لافتة، مما دفع بعض الباحثين إلى أن يعلل ذلك بقوله: «... بل إن العامة يستخدمونها لسهولتها في الاداء، وقدرتها على توصيل المعنى محسوسًا مجسدًا للمخاطب، (3) فقولنا: «فلان يوكل ولدي العسل» كناية عن العلم، وقولنا: «نحل ليهم أعينهم» كناية عن تبصيرهم بالحقائق، وقولنا: «شاتي اللبن ومدرق الطاس» كناية عسن يبطن الرغبة في الشيء، ويتحاشى إظهارها وإعلانها في الناس، وقولنا: «الشدلية» كناية عن القهوة، وقولنا: «جراولوا العرق البارد» كناية عن إرهاقهم له.

<sup>(1)</sup> شغيع السيد، التبعير البياني رؤية بلاغية نقدية، ص 143.

<sup>(2)</sup> رجاء عيد، فلسفة البلاغة بين التثنية والتطور، ص 440.

<sup>(3)</sup> عبد الفتاح عثمان، التشبيه والكناية بين التنظير البلاغي والتوظيف الفني، ص 166.

ولا شك أن جميع هذه الكنايات قد صورت المعنى تصويراً لا يقلُّ عن الصياغات اللسانية في الفصحى، كما أن تأثيرها لا يختلف بدوره عن أي خطاب لغوي تتواصل به الجماعة اللغوية.

إن الكناية عادةً ما يُعبر بها عن مظاهر البلغ الاجتماعي؛ فتدل على المبالغة والإيجار، كما هو شانها في أمثال العرب. «والعرب تقول: «له الطم»: البحر، و«الرم»: الشرى. أو تنقول: «فالان يملك البر والسبحر» كناية عن اتساع نفوذه وسلطانه»(1)، بل ربما أبرزت النفاوت الذي يقع بين أولئك الاثرياء والنفراء والمعدمين، كان يكونوا من أصحاب الحرف الحسيسة، وقد خصها الثعالمي بفصلٍ في كتابه؛ ومنها:

أنا ابنُ الذي لا ينزلُ الدهرُ قدرَه وإن نزلستْ يوما فسسوفَ تعودُ تَرَى الناسَ أفواجًا إلى ضوء ناره فمنسهم قيسامٌ حولها وقمسودُ فخلَى عنه، وحسبه ابن بعض الأشراف، فإذا هو ابن بقاله(2).

ومن تلك الكنايات: وسُئل حـجام عن صناعته، فقال: أنا أكتب بالحـديد، وأختم بالزجاج، (3) ومنها «كما قبيل لحائك ما صناعتك؟ قال: زينة الأحياء وجهاز الموتى، (4).

ومن البيَّن أن أمثال هذه الكنايات تدلنا على الحرف والصناعات والمهن التي كانت سائدة في المجتمع العربي، وهي وإن نزع فيها أصحابها إلى تغليفها بغلاف لفظي، إلا أنها ترمز تارة إلى نظرة الاستخفاف التي ينظر بها المجتمع إلى أصحاب تلك الصنائع، كما تُوقفنا على مدى ما يشعر به أولئك المهنيون والحرفيون من حرج وهم يواجهون مجتمعهم؛ ولذا فهم يفضلون العدول عن التصريح بأسماء مهنهم.

ومن اللافت أن حياة المجتمعات تُعدَّ من أهم الروافد التي يستقي منها الادباء الرموز باعتبــارها أنواعًا من الكنايات، وعادةً ما تــرتد الامم إلى ماضيها لتــبحث في تراثه عن الابعاد الرمزية المتمثلة في استيحاء الــشخصيات الناريخية والاسطورية. إن همناك رموزًا

<sup>(1)</sup> عبد القادر حسين، القرآن والصورة البيانية، ص 286.

<sup>(2)</sup> الكتابة والتعريض، ص 130، 131، البيتان في المعلد الفريد 2، 466، وعقب عليهـما بقوله: فغظنه ولك لبعض الأشراف، فأمر يتخليته فلما كشف عنه، قبل له: إنه ابن باقلاني».

<sup>(3)</sup> الكناية والتعريض، ص 129.

<sup>(4)</sup> أحمد مصطفى المراخي، علوم البلاغة البيان والمعاني والبديع، ص 288.

يستقر عليها ضمير المجتمع وتترسب في أضواره نتيجة كفاحاته ومعاناته ومكابدته للأخطار التي تواجهه؛ سواء أكانت أخطاراً تَمس كيان جماعة خاصة من المجتمع، أما ماضيها فيشكله تراثها بكل ما يرفده من ضروب المعارف والأحداث والتاريخ والأساطير وغيرها.

ومن حق الشاعر أن يستغل بعض الشخصيات المعاصرة ذات الأهمية في حاضر الأمة ونضالها، فيصنع منها شيئًا خارقًا، له مدلولاته وإيحاءاته التي يمكن أن تغذي ما يهدف إليهه (1). ومن ثم فإن الزعم بأن البحث في صور الشعر - التي تُعد الكنايات والرمور إحدى أنواعها - من شأنه أن يعدم العلاقة بين تلك الصور والخلفية التاريخية والواقع الاجتماعي، كما يذهب إلى ذلك بعض الباحثين، قوالبحث في الصورة الشعرية يسقط الالتفات السائع إلى الخلفية التاريخية أو الواقع الاجتماعي أو التفسير اللغوي الذي يشكل في المألوف مدار النص الشعري، ومرده أننا بذلك نتجاوز تلك المرحلة الخارجية النقلية التراكمية إلى مرحلة أدق تستوجب مكاشفة الشعر وتفتيق طاقاته الإبداعية بفعل معادل لدور الشعر في مكاشفة العالم (2).

قلت: إن هذا الزعم باطل من أساسه؛ لكون أن الأدب بما فيه من صور لا ينتج بمنأى عن المجتمع مهما تذرع الدارسون باعتسدادهم بالنص وما يزخر به من دلالات أو كونه هدفًا أو غايةً كما يذهب إلى ذلك علماء الأسلويية؛ ولللك فإن الحياة الواقعية أو المجتمع لا تنقطع عراه عن الأدب؛ نظراً لهذه العلاقة الجدلية بينهما، والتي تظهر حينًا في أن الأدباء يستلهمون صورهم من واقعهم الاجتماعي؛ سواء أكان ذلك على شكل استيحاء الماضي بكل أبعاده الدلالية أو بعث رموزه التاريخية.

<sup>(1)</sup> عدنان حسين قاسم، التصوير الشعري: التجربة الشعورية وأدوات رسم الصورة الشعرية، ص 154.

<sup>(2)</sup> محمد بركات حمدي أبو علي، فصول في البلاغة، ص 260، 261.

# الفصىل الثالث

#### جماليات التعبير الكنائي

لم يُهمل علماه البلاغة العربية تبيان ما يحتويه التعبير الكنائي من جمالية أخّاذة، ومن زخم معنوي مكتنز لا تتوفر عليه إلا القبلة القليلة من الأشكال البيانية الأخرى، وعادةً ما يستدلون على ذلك بصور الكناية التي احتواها النص القرآني المجيد أو الحديث النبوي الشريف، باحتبارهما أهم مصدرين من مصادر البلاغة العربية على الإطلاق، أو هم يعمدون إلى كلام العرب: شعره ونثره، فيروعهم ما تزخر به الكنايات من تأثير، وما تحفل به من ليجاز واختصار ومالغة، وما تحوز عليه من مواقف نفية عادة ما يستدعها الموقف الإنساني، ويتطلب مجيئها ضمن أساليب الخطاب.

إن البحث في جمالية الكتابة يفرض إبراز طبيعتها التسميرية، وبنيتها الثنائية باعتبارها ذات دلالتين: ظاهرة وعميقة، كما يتطلب معرفية صلتها ببعض أشكال التعابير المجازية الاخرى، ونخص بالذكر منها: المجاز المرسل، والتشبيه والاستعارة؛ لكونها تشترك جميمًا في وظيفة إبراز المعاني، وتأديتها أداة جميلاً وواضحًا ومؤثرا؛ لانها في النهاية تنفوي جميمًا تحت لواء علم البيان الذي يعرفه علماء البلاغة بقولهم: فوهو علم يُعرف به إيراد المعنى الواحد بطرق مختلفة في وضوح الدلالة عليه (1). ثم لا يفتأ الدارسون يضربون الامثلة لتلك الطرق للختلفة - وفي باب الكتابة - فيقولون: ١٠.١ أن يقال في وصف زيد بالجود مثلاً: زيد مهزول الفصيل، وزيد جبان الكلب، وزيد كثير الرماد، فهله التراكيب تفيد وصف بالجود على طربق الكتابة . . . وعلى الرخم من أن هذه الاساليب كلها في باب واحد فهى تختلف وضوحًاه (2).

ومن البين أن هذا التفاوت الحاصل داخل التصبير الكنائي يحقق بُعدًا فنيًا يكمن في إمكانية تحقق الوصف الواحد الذي يسختص به الموصوف بكيسفيات مختلفة عمَّا يؤدي بالتالي إلى تفاوت في درجة تأثر المتلقي بالأساليب المذكورة سابقًا.

والكناية بعدئك ذات دلالتين تقوم كل منهما بإنتاج معنّى أولي مباشر يمكن تشبيهه بالواجهة، وآخر حميق ناتج عن فكرة اللزوم التي تحصل بعد التسمعن في الغرض الذي يرمي إليه المتكلم، إننا دحمند الحديث عن الكتابة لا بسد من الإشارة إلى ما يسمى الدلالة الماتية، والدلالة اللزومية؛ فالدلالة الماتية تتكون من المضمون الدلالي المنطقي للإشارة

<sup>(1)</sup> الإيضاح، ص 246. (2) ينوي طبانة، البيان العربي، ص 27.

اللغوية . . . فهي بالتالي تقوم بشكل عام على العلاقة المرجعية ، أما الدلالة اللزومية . . . فهي تتكون من مجموع الانظمة الدالة التي يمكن اكتشافها في نص ما ، إضافة إلى الدلالة الذاتية ، (1) . ويظهر ذلك كما في البيت الذي أنشده العسكري ونسبه للخنساء (2):

#### ومخرّق عنه القميص تخاله بين البيوت من الحياء سقيما

أرادت الشاعرة أن تصف المدوح بكونه جوادًا، فسعدلت عن التصريح بذلك، وأتت بصورة إنسان وجعلته مخسرً في القميص، نتيسجة اندفاع الناس حوله وجدبهم إياه رجاء نواله، وهو ما جعلنا نستنج المعنى: «كونه جوادًا» استتاجًا ذهنيًا.

ومن اللافت في النهاية أن الممدوح جاء نكرة غير مقصودة، وهو قولها: «ومخرق»، الشيء الذي يجعل المتلقي يتساءل عنه بينه وبين نفسه، وهو تساؤل يدفع به أيضاً إلى أن يبحث عن الدلالة النهائية من الكناية.

تلعب المعاني الأول في التعبير الكنائي دور المساعد في العبور إلى المعاني النواني المقصودة، فيهي أشبه بالمحفَّز للوصول إليها والمسك بها؛ «إذ لا يمكن الاستدلال على المعاني دون التوقف عندها والاصطدام بها مرحليًّا، ثم تكون عملية اختراقها أو مجاورتها إلى ما وراءها من معان، ومن ثم يفقد الكلام شفافيته الدلالية، ويكتسب ضربًا من الكثافة، (ق.). وهي كثافة لم تتولد من المعاني الأول، بل هي محصلة لمخاض ذهني بحت، ودلالة منبشقة من عقل المتلقي بعمد أن دارت تلك المعاني الأول بفكرة ومخيلته. والبلاغيون إذ يؤكدون جواز إرادة طرفي الكنائية، فإن ذلك لا يعني بالتالي ضرورة تحقق المعنى الظاهر في كل الأحوال، وهي إحدى خصائص التعبير الكنائي، ومعناها: «أن لفظ الكناية الذي قصدوا به الدليل قد يتحقق مدلوله ومعناه الظاهر، وقد لا يتحقق؛ وإنما يقصد لازمه، ففي قوله تعالى: ﴿وَلا تُصَمَّرُ خَدَكَ لِنَاسٍ... ؟ [لقمان]

<sup>(1)</sup> المجاز المرسل والكناية الأبعاد المعرفية والجمالية، ص 220.

<sup>(2)</sup> المساعتين، ص 387. قال أبو هالال: «أرادت وصفه بالجدود فجدعك مدخرق القسيص؛ لان الدغاة يجلبونه، فتعزيق قسيصه -ردف لجوده-» الصناعتين، ص 388. ونسبه قدامة لليلس الانحيلية، قال المحقق: «شاعرة صاشت في العصر الإسلامي، وشبب بها قرمها الخضاجي المتوفي عام 67هـ، وتوفيت عام 80هـ، راجع نقد الشعر بتحقيق محمد عبد المتعم خفاجي، ص 159. وهو في نهاية الأرب 7، 60 لليلي الانحيلية، عجزه: وسط البيوت.

<sup>(3)</sup> عز الدين إسماعيل، قراءة في معنى المنى عند الجرجاني، فيصول، المجلد السابع 3، 4، 1987، ص. 39. 18. 18. من المجال المرسل والكتابة، ص 232.

تصعيد الحد كناية عن الكبر، ولو لم يكن هناك تصعير للخد حقيقي، فإن تحقق لفظ الكناية وارد وجائز لكنه ليس بلاوم، وهذا مفهوم من تعريفهم الكناية بقولهم: والكناية وارد وجائز لكنه ليس بلاوم، وهذا مفهوم من تعريفهم الكناية بقولهم: والكناية لفظ أريد به لازم مسعناه مع جواز إرادة مسعناه، فلم يقل: مع وجوب إرادة مسعناه، (1) ويكن إيراز هذه الفكرة على حقيقتها من خلال ما فسر به الإمام جار الله الزمخشري قوله تعالى: ﴿الرَّحْسُنُ عَلَى الْعَرْضِ اسْتَوَى ﴿ الله ﴾ [طه]. قال الزمخشري: و... لما كان الاستواء على العرش وهو سرير المسلك عما يردف الملك جعلوه كناية عن الملك؛ فقالوا: استوى فلان على العرش يريدون مكك، وإن لم يقمد على السرير ألبستةه (2). وهكذا المعنى الثاني مرهونًا بتسعقق المعنى الأول في الواقع، ولذلك فإن التعبير الكنائي يلعب المعنى الثاني مرهونًا بتسعقق المعنى الأول في الواقع، ولذلك فإن التعبير الكنائي يلعب والثاني: توليد مشاعر غامضة في نفس المتلقي يستلزمها البناء الشعري نفسهه (3). وإذا كان المعنيان يظلان جائزي الورود فإنه يمكن بذلك الاعتبار قبول تحققهما في آن واحد، كان المعنيان يظلان جائزي الورود فإنه يمكن بذلك الاعتبار قبول تحققهما في آن واحد، وهي إحدى العلامات التي تميز الكناية عن المجسار، ووما دام المعنيان واردين على اللفظ فإن الكناية لا تتطلب القرينة بالفسرورة؛ لان القرينة تُعيَّن أحد المعنين، وذلك غير وارد ولا مطلوب في الكناية ... (4)؛ ففي قولنا: فلان أفل نجمه، وذهبت ريحه،

Jean Michel Adam, Linguistique et discours litteraire, Larousse, 1976 - p 147 : "Métonymie et synecdoque :

Ces deux dernières figures sont le plus souvent confondues. Retenons que la métonymie, surtout réduite à la notion pseudo-spatiale de contiguité, recouvre aussi la cause pour l'effet, l'effet pour la cause, le signe pour la chose signifiée, le nom de lieu d'un produit est fabriqué pour le produit lui-même, le contenant pour le contenu. Il y a chaque fois ellipse de l'effet, de la cause, de la réalité symbolisée par, fabriqué à, le contenu de. La métonymie (comme la synecdoque qui est une" espéce de métonymie "pour Du Marrais et R. Jakobson) a partie liée avec l'ordre syntagmatique du discours. On sait que pour Jakobson les réactions métonymiques et métaphoriques sont prédicatives:

Au stimulus hutte une réponse donnée fut a brulée; une autre est une passvre petite maison. Les deux réactions sont prédicatives; mais la première crée un contexte purement narratif, tandis que dans la seconde il y a une double connection avec le sujet hutte : d'une part une contiguté possessionnelle (à savoir syntaxique), d'autre part une similarité Sémantique. (1963, p 62).

<sup>(1)</sup> محمد إيراهيم عبد العزيز شادي، الصورة بين القدماء والمعاصرين دواسة بلاغية نقدية، ص 65.

<sup>(2)</sup> الخشاف 4، 20.(3) رجاء عيد، في البلاغة العربية، ص 254.

<sup>(4)</sup> تمام حسان، الأصول، ص 376. من الملاحظ أن هلماء السلافة العرب ينصون في اكتثر من موضع في موافقة على المسادة الموافقة على المسادة الموافقة المو

وطفئت جمرته، واخلقت جدته، وانكسرت شبوكته، وكلَّ حَدَّه، وانقطع بطانه، وتضعفع ركنه، وضعف عقده، وذلّت عضده، وفت في عضده، ورق جانبه، ولانت عريكته، يقال ذلك فيه إذا وكي امره (1). فإن طرفي الكناية يجوز إرادتهما معاً في الأمثلة السابقة كلها بحيث لا يؤدي ذلك إلى الاستحالة والتناقض، وإنما إلى نوع من التلفيق اللهني بين الدلالات يترتب عليه تفاوت في درجات الوضوح، إذ إن انسبة الوضوح ترتبط بمجموعة الابنية المتفارتة في إنتاجها الدلالي، فالوصف بالجود مثلا يضعه البلاغيون في درجة الصفر في نحو: المحمد جواده، ثم يأتي التحرك من هذه اللرجة إلى مستوى أقل في الوضوح، كما في الكناية، حيث تتوالى التراكيب المتجة لكرم محمد، فنقول: محمد كثير الطهاة أو كثير الاضياف إلى غير ذلك من التراكيب التي تشيير إلى الكرم بطريق غير مباشر، بحيث تحتفظ التراكيب بمعناها الوضعي في درجة الصغر، ثم تقدم معه المعنى الكنائي الطارئ، وعلى هذا النحو التحولي تتوالى بني علم البيان في الاستعارة أو التشبيه مع تغاير طبيعة الإنتاج (2). ومن المؤكد أن ذلك من التحول الذي يشهده الذهن بتموجاته المختلفة وإضافاته المتلاحقة يفرز ما كان قد أسماه عبد القاهر الجرجاني بمعنى المعنى (3). فهو إذن نتاج غير مباشر لعمليات متشابكة،

=II faut bien distinguer le phénomène positionnel du phénomène sémantique. La métorymie et la syneodoque ne s'oposent pas à la métaphore au niveau positionnel, mais à celui, plus intéressant, de la production d'un contexte narratif. Elles opérent avant tout sur un rapport contextuel. En termes d'isotopies, la métonymie et la syneodoque dévelopment l'isotopie du contexte, tandis que la métaphore apparait "comme étrange l'isotopie du texte réelle est insérée "(M. Le Guern, 1973, P.16). Toutes trois jouent à un niveau sémique, et le tableau proposé pour la métaphore peut être complété comme suit:

| Niveau                                | Synecdoque et Métonymie                  |
|---------------------------------------|------------------------------------------|
| Sa - Sé<br>Plan de la signification   | Ca Cé Inclusion dans un ensemble sémique |
| Signe-Référent Plan de la désignation | Coappartenance à une totalité matérielle |

Partie pour le tout, le tout pour la partie, moins pour le plus et plus pour le moins, la synecdoque parait être, comme la métonymie, plus directement liée au référent que ne l'est la métaphore.

<sup>(1)</sup> الصناعتين، ص 391 ابتصرف، إن الكناية تسختلف من للجدار من أوجه أصسها: أن للجاو اكلمة استعملت في غير مسعاها الحقيقي لعلاقة مع قربة ماتمة من إرادة المعنى الحقيقي، مثال ذلك لو قال المقائل: طلع البدر صلينا من ثنيات الوداع أوركنا أن البدر مجاز، والذي دفستا إلى هذا الإدراك المقربة: من ثنيات الوطع ... » البلاغة العربية في ثوبها الجديد 2، علم البيان، ص 67، 68.

<sup>(2)</sup> أدبيات البلاغة المرية قراءة أخرى، ص 132.

<sup>(3)</sup> قال الجرجاني: ٩... وإذ قد حرفت حله الجملة فها هنا صبارة سختصيرة، وهي أن تقول الممنى ومعنى المعنى تعني بالمعنى النسهوم من ظاهر اللفظ، والذي تبصل إليه بغيبر واسطة، ويمعنى المعنى إلى مسعنى آخر، دلاظ الإصبار، ص 203.

ديث عالج من خلاله عمق الكناية وبلاغتها، ثم تحدث فيه عن الأشكال والصور التي يتعدد بها المعنى. ومرد ذلك عنده إلى الدلالات المعنوية، وليس إلى ظاهر اللفظ كما هو عند كشير من النقاد... (1). ولعله من أجل ذلك عد هذا البلاغي من أصحاب المماني عندما توهم أنه يناصرها على حساب الالفاظ، وليس ذلك صحيحًا؛ إذ العبرة في هذا الشأن في العملاقة الناشئة بين الالفاظ ومعانيها، وخاصة الحفية منها، فالذي ويصرف النظر في كل ذلك وغيره من أساليب الكناية عن هذا المعنى الظاهر أن المعنى الاخر المتواري في الظل - إن صع التعبير - أكثر عمقًا واتسانًا مع الموقف (2)، باعتباره آخر نتاج لتلك الدلالات وثمرة لانتظام الكلم بعضه مع بعض.

ولا بد من الإشارة بعدئذ إلى أن العلاقة بين طرفي الكناية لا يمكن تقديرها إلا النظر إليها، على أنها من قبيل علاقات الردف والنبعية، إنها التنحصر في علاقة الردف والنبعية، أو هي علاقة تلازم بين المعنى الذي يبدل عليه ظاهره اللفظ وبين المعنى الذي يبدل عليه ظاهره اللفظ وبين المعنى الذي يبدل عليه تقول الشاعر:

### الحويلُ نجاد السيف لا متضائل ولا زهل لباته وأبادله (<sup>4)</sup>

عدل فيه الشاعر عن التصريح بصفة طول البقامة إلى ذكر منا هو تابع لها أو دليل عليها، وهو طول نجاده، وكانت تلك الصفة متولدة عن علاقة يحلو لبعض الدارسين أن يصبغ عليها صفة المنطقية؛ لكونها ترادف الصفة الأولى.

ومن البين أن بنية الكناية ترتبط ببعد فني آخر هو الخفاء والتسجلي، فإن النظر في البناء الشكلي والعميق للكناية يدل على اعتمادها عمليتي الحفاء والظهور أبدا... (5). وقد تفطن علماء البلاغة إلى ذلك، فراحوا القسمون أسلوب الكناية إلى قريب وبعيد، والقريب إلى جلي وخفي، ويقوم هلا التقسيم على بعد الوسائط وقربها وخفائها وسفورها، وهذا ما سبقهم إليه عبد القاهر... (6). علماً أن التقسيم الشائع للكناية استكمله السكاكي، وميز بعضه عن بعض، وأتى لكل قسم منه بالامثلة والشواهد التي توضعه.

<sup>(1)</sup> المجاز المرسل والكناية، ص 221.

<sup>(2)</sup> شفيم السيد، التعبير الياني رؤية بلافية نقدية، ص 145.

<sup>(3)</sup> التصوير الشعري، التجربة الشعرية وأدوات رسم الصورة الشعرية، ص 146.

<sup>(4)</sup> المنامتين، ص 388، زمل: زملاً: ابيض واملاس، فهو زمل.

<sup>(5)</sup> أدبيات البلافة العربية قراط أخرى، ص 188، 189.

<sup>(6)</sup> للجاز المرسل والكتابة الأيماد المرفية والجمالية، ص 222، 223.

إن التأمل في أقسام الكناية جعل بعض الدارسين يلاحظون ما تحوز عليه كناية النسبة من انزياح أو انحراف<sup>(1)</sup> عن البنى اللغوية المعتادة، بحيث يتم ذلك بإسناد الصغة أو إثباتها بطريق غيسر معتاد، تتطلب البحث عن الدلالة الحقيقية من ورائها، فالكناية عن النسبة، هي القسم الوحيد في الكناية الذي يظهر فيه الانحراف في التركيب؛ ففي قول المتنبى يمدح كافورا:

إن في ثوبك الذي المجد فيه لضياءً يزري بكل ضياء

تظهر الملاءمة بين كلمتي المجدة والثوب، حيث لا يبدو منطقيًا أن تكون هذه الصفة المعنوية متعلقة بالثوب، فالانحراف في التعبير يؤدي بالضرورة إلى التفتيش عن دلالة جديدة تزيل هذا الانحراف. والمعنى أنه أراد إثبات المجد لكافور، فترك التصريح بهذا، وأثبته لما له تعلق به، وهو الثوب، (2)، وبذلك يختلف الأمر عنه في الكناية كما في قول عبيد:

«قومي بنو دودان أهل النهى يوما إذا القحت الحائل»(3) بحيث كنى عن الحرب بالحائل. وقول الحارث بن حلزة:

«أجمعوا أمرهم عشاءً فلما أصبحوا أصبحت لهم ضوضاء»(4) فيه كناية عن الاختلاف أو الجلبة.

أو في الكناية عن الموصوف كما في قوله تعالى: ﴿وَلَوْفِرُ مُرْفُوعَةٍ ۞﴾ [الواقعة]، وهن النساء، وقول رسول الله ﷺ: الياكم وخفسراء الدمن؟. أراد المرأة الحسناء في منبت السوء، فأتى بغير اللفظ الموضوع لها تمثيلاً (ك). نقول إن الأمر مختلف، وهذا رغم ما يلاحظ على مجئ كنايات العسفة والموصوف هي الأخرى في لفظ مفرد هو الحائل؛ والفرش، أو تركيب لفظي هو الخضراء الدمن، إذ لا يُعدّ ذلك من قبيل

<sup>(1)</sup> يرى حبد العزيز أبو سريع ياسين أن الانزياح أو الانحراف مرده إلى أن «الاستحمال اللغوي والجسمالي بطريق الأولى -قد يقتضي خروج بعض الوسائل اللغوية عن أصل وضعها في النظام اللغوي من أجل غرض ما يقتضيه مقام الحديث. . . وقد يكون الانزياح في نفس المتكلم من خلال ذاكرة الكلسمات كما يقولون. . . . علم الأسلوب المعاصر دراسة وتقييم ، ص 18.

<sup>(2)</sup> المجاز المرسل والكناية الأبعاد المعرفية والجمالية، ص 189.

<sup>(3)</sup> المعاني الكبير 2، 882، «يقمول إذا هاجت الحرب التي لم يكن لها أصل». والبيت بديموان صيمه بن الابرص، ص.94.

 <sup>(4)</sup> المعاني الكبير 2، 856، قال ابن كتيبة: ويريد أجمعوا أمرهم ليلاً على أن يصبحونا بالذي اتفقوا عليه من
 تهمتنا ظما أصبحوا جلبوا، ويروى: أجمعوا أمرهم بالميل، وهذا كقول القائل: هذا أمر هبر بالميل.

<sup>(5)</sup> الصناعتين، ص 391.

الفروق بين كناية النسبة والقسمين المتبقيين في الكناية، كما يذهب إلى ذلك يوسف أبو العدوس؛ قال: «وتكون الكناية عن النسبة في لفظة مفردة، بينما الكنايات المذكورة في قسمي الكناية عن صفة وعن موصوف هي في جملة وليست لفظة مفردة. ويمكن استخلاص معنى الكناية من التركيب بأسره (1). فيكون الفرق الجوهري بين تلك الاقسام عندئذ منحصراً في الانزياح اللفظي الناجم عن طبيعة الكناية عن نسبة التي تقع في اللفظ الذي تعلق بالموصوف، بخلاف القسمين المتبقيين اللذين يجيئان في نفس اللفظ أو التركيب الذي تقم فيه الكناية.

ومن المعلوم أن العلاقة بين الطرفين في كناية النسبة لا تختلف عن العلاقة في المجار المرسل<sup>(2)</sup>؛ إذ «يمكن القبول إن العسلاقية التي تربط الدلالة الأولى بالدلالة الشانية في الكناية عن نسبة هي إحدى علاقات المجار المرسل القائمة على المجاورة، ومن هنا يمكن أن نعد الكناية عن نسبة مجازاً مرسلاً...<sup>(3)</sup>. وذلك مع الاحترار من عدم جواز إرادة المعنى الحقيقي في المجاز المرسل، كما يقرر ذلك علماء البلاغة.

إن ما يقال عن كناية النسبة في هذا الشأن ينسحب بدوره عن القسمين المتبقيين في الكناية؛ إذ اليست الكناية عن صفة والكناية عن موصوف غريبة عن المجاز المرسل؛ إذ إن العلاقة في انتقال الدلالة فيها هي من علاقات المجاز المرسل<sup>(4)</sup>؛ فقول الشاعر:

قومٌ ترى أرماحَهُم يوم الوكفى مشغـــوفةٌ بمـواطن الكتمان فيه كناية تنبني على الدلالات التالية (5):

الدال المناول الأول المدلول الثاني مواطن الكتمان صورة مواطن الكتمان القلب فهى بذلك كناية عن موصوف.

<sup>(1)</sup> المجاز المرسل والكناية الأبعاد المعرفية والجمالية، ص 189.

<sup>(2)</sup> يعرفه الدارسون بقولهم: ففرع من اللجاز اللغوي، وفيه تكون العلاقة بين الكلمة المستعملة في غير معناها الحقيقي ومعناها الحقيقي الأصيل قائمة على غير المشابهة بين المعنيين متعددة بل كثيرة، والسعدها أو كثرتها نمت المجاز بالمرسل، البلاغة العربية في ثوبها الجفيد 2، علم البيان، عن 93.

<sup>(3)</sup> للجاز المرسل والكتابة، ص 190.

<sup>(4)</sup> المرجع السابق، ص 190.

<sup>(5)</sup> المجار المرسل والكتابة الأبعاد المعرفية والجمالية، ص 191

وقول القائل: «قرع فلان سنه». فيه كناية دلالاتها كما يلي: الدال الم<mark>دلول الأول المدلول الثاني</mark> قرع فلان سنه صورة إنسان يقرع سنه الندم

فتكون الكناية بذلك كناية عن صفة. ويستنتج يوسف أبو العدوس<sup>(1)</sup>، من انتقال الدلالات الكنائية أنها جميعًا تتم على سبيل المجاورة؛ فالمدلول الأول في كناية <sup>6</sup>مواطن الكتسمان، يجاور المدلول الثاني؛ أي القلب، وهو من عسلاقات المجار المرسل، وليس علاقة مشابهة مثلاً، باعتبار أن تلك علاقة النشبيه وفروعه.

وأما المدلول الأول في كسناية •قرع فلان سنه•، فسهو بدوره مسجاور للمدلسول الثاني فيها، وهو القلب، وهو من علاقات المجاز المرسل.

ومن المؤسف أن نجد بعض الدارسين للحدثين يستبعدون الكناية من مباحث التصوير البياني، مستنجين بطبيعة العلاقة فيهسما، «وأما الكناية فلقد نظر المساصرون إلى أحد جناحبها من زاوية خاطئة فقالوا: «إن العلاقة فيها منطقية لما فيها من دعوى بدليل، عما يؤثر على قبمتها في التصوير ((2). وهي نظرة لا نشك في أنها مسوروثة عن البلاغة القديمة، فإن عما أثر عن عبد القساهر الجرجاني قوله في انشقال الدلالات في المجال والكناية: «والسبب في ذلك أن الانتقال في الجميع من الملزوم إلى اللازم، فيكون إثبات المعنى به كدعوى الشيء بينة أبلغ في إثباته من دعواه بلا يبنة ((3)).

ومن الواضح أن البلاغة لا تشاتى بذكر الشيء مؤيدًا بالدليل، فنحن قد نشائر بكثير من المعاني التي نفهمها فهمًا تغلب عليه الذاتية، وفيه كثير من الأمور التي نسقطها عليها دون أن يحفل هو بها، لا لشئ سوى أثنا تفاهلنا معه بوجداننا من طريق أكثر من حاسة

<sup>(1)</sup> المجاز المرسل والكناية الأبعاد المعرفية والجمالية، ص 190، 191

<sup>(2)</sup> محمد إيراهيم عبد العزيز شادي، الصورة بين القدماء وللماصرين دراسة بالاغية نقدية، ص 65، والإثبات صلة الكتابة بالدلالة المعلمة المعلقية برى جون ميشال آدام ما يلى:

Tandis que dans le cas de la métaphore il sagit de remplacer un signe par un autre signe, soit la production d'une nouvelle isotopie, dans le cas de la synecdoque et de la métonymie il s'agit d'une "connexion" avec d'autre signes comme: cou, liras, chevelure, yeux, seins, jambes ou fragilité, charme, douceur...on peut dire que la métonymie est une double synecdoque. "Jean Michel Adam, linguistique et discours littéraire, Larousse, France, 1972 P. 148.

<sup>(3)</sup> بنية الإيضاح 3، 168.

فينا. ومنهما يكن فنان مقولة الدهنوي والدليل فُهمت على خنالف ما كان يقبصد من ورائها الجرجاني وغيره؛ إذ هي المجرد تسعبير يُراد به توضيح سا في الكناية من تقوية وتأكيد المعنى المقصود عن طريق نظمه وتصويره دون قبصد لدعوى حقيقبة أو دليل حقيقي، وإلا فـقد يكون الدليل في قولنا كناية عن الكرم والجود: افلان كـثير الرمادا، قد يكون هذا الدليل؛ أي كثرة الرماد مجرد صبورة تجسد الكرم وتشير إليه ولو لم يكن هناك رماد حقيقيه(1). وبذلك فإن المعنى الأول أو الدليل ما هو إلا مثير لذهن المتلقى يهيؤه كي يبحث عن الدلالة النهائية في الكناية. ومن ثم فإن النظر إليه على أنه يقوم مقام الدليل العقلي في الكناية أمر مجانب للحقيقة والفن، وذلك لما يحتوي عليه التعبير الكنائي من إيحاء رامز. وربما كان من جماليات الكناية مـا جعلها باقية على مر العصور صالحة للتعبير والتواصل بين الجماعة اللغبوية باعتبارها مستبوى من مستويات الخطاب اللساني، فالأسلوب «الكنائي ما زال حيًّا يساير التبطور الزمني والنضج الفكري على مختلف العصور . . . ا(2). وليس مثل كثير من الأساليب التي كانت مزدهرة في بعض المراحل التاريخية للأدب العربي، مثلما هو الشأن بالنسبة للسجم أو الجناس اللذين كانا شائعين في العصور الماضية، ولم يستمرا عبلي حالهما، وهذا بخلاف الكناية التي ظلت فنا مسايرا لحياة الناس، فمن الصاليب الكناية ما هو مستحدّث يستمد دلالته من روح المصر الحديث وتقاليده؛ كقولنا في الكناية عن التشاؤم: (بنظر إلى الدنيا بمنظار أسود)، وفي الكناية عن القوة بأنها لغة المدفع في نحو قــولنا: •لغة المدفع أنــب اللغات لتحرير الأرض للحتلة،، وفي الكناية عن الطائرة بأنها سليل البخار في قوِل حافظ إبراهيم:

صفحةُ البرق اومضتُ في الغمامِ أم شهابٌ يَشقُ جوفَ الظلام أم سليلُ البخار طار إلى القسم حد فأصبا سوابق الأوهام،(3)

<sup>(1)</sup> محمد إبراهيم عبد العزيز شادي، الصورة بين القنماء والمعاصرين دراسة بلافية نقدية، ص 65، وقد إلى بعض الباحثين إلا أن يوجه التقد للبلاغة القديمة؛ لكونها قسمرت أمنية الكناية على تقديم الحقيقة مع دليلها، قال عننان حسين قاسم: قولعل من الأمور التي تأخلها على البسلاخيين القدماء في ميدان تقبيمهم للتعمير بالكتابة أثهم يرفعون من شأن هلا اللون الأدائي؛ لأنه يعطينا الحقيقة مصحوبة بدليلها، فصيغوها صبغة منطقية تعني بالنقل ومشروعاته الفكرية وتسقط من حسابه النفس الإنسسانية باعتبارها أرض الذن ومنبعه. . . ؟ التصوير الشعري، التجرية الشعروية وأدوات رسم الصورة الشعرية، ص 147.

<sup>(2)</sup> حنفي محمد شرف، التصوير البياني، ص 238.

<sup>(3)</sup> التميير البياني رؤية بلاخية تقليق، ص 144، القمام: الغمامة: السحابة (ج) غمائم، وخمام.والبينان يديرته 2، 283.

إن تلك الجمالية الكتائية ربما يعود السر في نفسارتها المستمرة إلى كونها شديدة الارتباط بالخطاب اللساني وبمختلف مستوياته الجمالية، وإيضًا لكونها تناسب كثيرًا من المواقف التي لها علاقة بروح العصر على عكس الرمز مثلاً الذي يقسطع دلالالته من دهاليز النفس وخباياها؛ «فإذا كانت الكناية تستمد دلالتها من روح العصر وتقاليده وقيمه ومقدراته؛ فإن الرمز يقتطع روحه من روح الشاعر ودهاليز نفسه المظلمة وتجاربه الملتوية المعقدة ... ه (1). ولعل هذا البعد الجمالي الكتائي المستمر يتصل بقضية أولاها الدارسون في حقل اللسانيات أهمية قصوى، وهي بحثهم في «معنى اللفظ المفردة الذي فرعوا له من ذلك فروعًا من أهمها ما أسموه «بالمعنى اللزومي» وهو ما يفهم من اللفظ واثدًا عن المعنى التي يكن أن يفهم المعنى بدونها كالزوج والإرضاع ... إلخ، ولان هذه العناصر تقوم من الأم منقام الكرم من كثرة الرماد في المشال الذي سقناه من قبل، وهذا المعنى البعيد» (2).

ويذلك يصبح هذا المعنى اللزومي متعلقًا بالمعاني الدالة على الالفاظ في كل اللغات الإنسانية، ومتفرعًا من الوظيفة العامة لمعنى اللفظ داخل أنماط الجماعة اللغوية.

وربما كانت الكنابة إحدى الوسائل الهاسة في البلاغة والمسالغة لما تشتمل عليه من اشكال تصويرية مختلفة؛ منها: الرمز والتصريض والإبماء والتلويع، فإن تلك الصور وإن كانت تجتمع كلها تحت الستر والحفاء وفإنها تعدل عن التصريع بالشيء إلى ذكر ما يلزم تصور معناه، ويظهر أن تلك القيمة التمبيرية للكناية لم تكن محل خلاف العلماء قديمًا وحديثًا، فإن عبد القاهر الجرجاني يقول: وقد أجمع الجميع على أن الكناية أبلغ من الإفصاح، والتصريض أوقع من التصريح، وأن للاستعارة مرزيةً وفضلاً، وأن المجاز أبلغ من الحقيقة (3).

ثم ما يلبث المدارسون المحدثون يضعلون تلك المزية أو يشرحونها بالاعتداد على البحث عنها في كلام العرب، بالقول: «الكناية مظهر من مظاهر البلاضة، وفاية لا يصل إليها إلا من لطف طبعه وصفت قريحته، والسر في بلاغتها أنها صور كثيرة تعطيك الحقيقة مصحوبة بدليلها، والقضية وفي طبها برهانها؛ كقول البحتري في المديع:

<sup>(1)</sup> التصوير الشعري التجربة الشعورية وأدوات رسم الصورة الشعرية، ص 147.

<sup>(2)</sup> لمام حسان، الأصول، ص 384، 385.(3) دلائل الإهجاز، ص 55.

يغضون فضل اللحظ من حيث ما بدا لهم عن مهيب في الصدور محبب وتظهر هذه الخاصية جلية في الكنايات عن الصفة والنسبة (1).

والأمثلة عليهما كثيرة منها: إذا كان الرجل قبيع الخِلقة، مشوه الصورة قيل في الكتاية عنه: «له قرابات باليمن»، كناية عن أنه قبيع الخِلقة قبع القرود. ومن مليع الكتاية عن القبع قول أبي نواس:

وقائلة لها في وجه نصسح علام هجرت هذا المستهاما ؟ فكان جوابها في حسن مس أأجمع بين هذا والحراما ؟ وهذا كقولهم في الامثال: وأحشفا وسوء كيلة؟ه(2).

فقد تحست الكنابة عن القبح بما هو دليل عليه، وشاهد على أنه إذا ذكر علم أن المقصود منه هو تلك الصفة المذمومة، ومن المعلوم أن كنابة الصفة وإن تكن كذلك فإن المهم فيها ليس هو احتواؤها على الدليل الذي يقوم مقام الحجة على المعنى الثاني، وإنحا الغاية في زيادة توكيد المعنى وإثباته، باعتبار المعنى الأول واسطة بين السامع والمعنى المقصود، وهو ما ذهب إليه الجرجاني في موضع من كتابه ودلائل الإعجباز، قال: قل. . . أدادوا أن من شرط البلاغة أن يكون المعنى الأول الذي تجمله دليلاً على المعنى الثاني ووسيطًا بينك وبينه أحسن سفارة، ويشير لك إليه أبين إشارة حتى يخيل إليك أنك فهمته من حاق اللغظ؛ وذلك لقلة الكلفة فيه عليك، وسرعة وصوله إليك)(3).

وربما احتوى التعبير الكنائي على البلاغة والمبالغة في آن واحد كما نقف على ذلك في آي القرآن الكريم وكلام العرب من صور بلاغية تسرر تلك القيم التعبيرية؛ من ذلك قول من تعالى: ﴿ أَوْ مَن يُسْأَ فِي الْحِلْيَةِ وَهُو فِي الْخِصَامِ غَيْرٌ مُبِينٍ ﴿ ﴾ [الزخرف]، كنى عن النساء بأنهن ينشأن في الترفة والتزين، الشاغل عن النظر في الأمور ودقيق المعاني، ولو

<sup>(1)</sup> البلاغة الواضحة، ص 131.:

 <sup>(2)</sup> الكتابة والتعريض، ص 91، وراجع الاسلوب الكتائي، ص 87، البيتان بديوانه، ص 478، وفيها تحوير ضئيل:

وقائلة لها في وجبه نصبح علام قتلت علما المستاها ؟ فكان جوابها في حسن مس الجمع بين علما والحراما ؟

<sup>(3)</sup> دلائل الإعجاز، ص 207.

أتى بلفظ النساء لم يشعر بذلك، والمراد نفي ذلك عن الملائكة (1).

والأمر نف تجده مستمراً في كلام العرب في أكثر من مقام؛ كقولهم: فلان ملتهب المعدة، وكأن في أحساته معاوية. ويقال: فلان قد لبس شعار الصالحين؛ أي افتقر، ويقال: جاءنا فلان في قسيص قد أكل عليه الدهر وشرب، وفلان وطاؤه الفبراه، وغطاؤه الخفسراه؛ إذا كان لا يستتر من الله بشيه (2). فالتصريح بالمنى في جسميع الكنايات السالفة الذكر يفقدها قوة التأثير ويحولها إلى نوع من الألفاظ الغشة الباردة الخالية من كل إبحاء.

لقد ظلت النظرة إلى الكناية أو إلى بعض أنواعها على أنها من أقدر وسائل البيان تأثيرا ومبالغة، بحيث وجدنا ذلك عند أكثر من بلاغي، فالنويري على سبيل المثال برى أن الكناية لا تختلف مع التعريض في تلك القيمة التعبيرية، قواللي جعل النويري يضم حديث التحريض إلى الكناية هو أن التحريض يلامس الكناية ويؤدي مؤداها في المبالغة، والعلهما كذلك؛ لأن الكناية - والتصريض نوع من أنواعها - شعبة من شعب المبلاغة، وخاصة إذا وقعا في الكلام، واجتمعت فيهما أهم عيزات التعبير البلغ. هذا إذا أضفنا إلى ذلك أن التعريض يكنك من أن تشفي خلتك من خصمك من فير أن تمل له سبيلاً عليك، ودون أن تخدش وجه الأدب أو تخرج عن حدود اللياقة والذوق... ويضرب الدارسون مثلاً في هلا الشان بقول المتنبي يحدح كافوراً ويعرض بيف المدولة (عمر من بيف المدولة (عمر من المدولة (عمر من المدين المدولة (عمر من المدين (3):

رحلست فكم باك بأجسفسان شادن وما ربَّة القُسرُطِ الْلبسسع مكانسهُ فلو كان ما بي من حبيسسب مقتَّع

عليّ وكم باك بأجسفان ضيسفم بأجسزع من دبّ الحسسام المصمّم حسلوت ولكن من حبسبب معسّم

<sup>(1)</sup> للجاز المرسل والكناية، ص 198.

<sup>(2)</sup> الكتابة والتعريض، ص 113، 125

<sup>(3)</sup> محمود مصطفى، الأدب العربي وتاريخه 1، 23 نقلاً عن فصول في البلاغة، ص 158، ونهاية الأرب 7، 60.

<sup>(4)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 90.

 <sup>(5)</sup> الديوان بشرح البرقوقي 4، 263، هي آيات ورحت ضمن قصبائد الكافوريات، والشدما المتي بعد إن امدى إليه كافور مُهرًا لعم. راجع الديوان، ص 455، 456.

# رَمَى واتقَى رمِيْ ومِن دون ما اتقَى هوى كاسر وكفّي وقوسي واسهمي إذا ساء فعلُ المرء ساءت ظنونُهُ وصــــدُّقَ ما يعــــناده مِن توهــم

فإنه صوَّر حال الذين فارقوه من نسوة ورجال، وخص منهم سيف الدولة الحمداني الذي تربطه به علاقة حميمة، وهو هنا بعيد عنه؛ لكونه ماكنًا بمصر، ثم إن فراق النسوة له لم يكن بأقل من فراق الرجال جزعًا وحسرة، ولا يلبث المتنبي يشير ـ في مرارة ـ إلى أنه لو كان الغمادر به امرأة للتمس لها العلر؛ لكون أن الغمد من شيمتهن، ولكنه وهذا هو الفظيع - أناه من رجل، وأي رجل، فكنى المتنبي عن المرأة بالحسيب المقنع، وعن الرجل بالحمم.

ولا يفتأ المتنبي يمكني عن وفائه لسيف الدولة؛ إذ أن حبه له صنعه من أن يرد إساءته له بمثلها، وهي رمبه إياه، وهو في حالته تلك مثل الدي يرمي من وراه جناً يقف وراه ها ليختبي بها، وتلك الجنة هي التي تمنع المتنبي من أن يقابله بمثل فعلته. ويختم المتنبي أبياته بحكمة تصور ما يغلب على بعض النفوس من سوه؛ فالمره إذا كان سيئ الأنعال دفعه ذلك إلى أن يصبح سئ الظن بالناس، فهو إذن شديد الربية بهم، لكون أن نفسه تنطوى على الربب.

فالمتنبي نال مِن سيف الدولة دون أن يساوره شكٌّ في مودته، فأشار إلى غدره وسوء ظنه به، ثم لا يلبث أثناء ذلك أن يلوِّح بما يُكِنُّه من حب له، بحيث لا يقابل السيئة بمثلها.

ومن الحق أن المتنسبي كسان لا يبلغ مسوادَّهُ في ذلك كله لسو أنه هسمسد إلى الاسلوب التصريحي المباشر.

وتشترك الكناية مع باقي أشكال البيان الأخرى في خاصية إبراد المعاني وتوضيحها وتصويرها، «وللكناية من الأثمر ما للتشبيه والاستعارة بما مر ذكره؛ فهي تبرد المعاني المعقولة في صورة المحسّات، ويذلك تكشف عن معانيها، وتوضيحها بما تحدثه من انفعال وإعجاب تعجز اللغة العادية عن تصويره؛ لأنها وضعت بهاراه الافكار لتعبر عن هذا العقل الهادي المحدود، أما الاتفعال فهو قوة تعوزها لغة خاصة، وهي التي يحتال لها الأديب، فيزلفها مستعيناً بالحيال ووسائل العبارة عنه؛ من تشبيه، واستعارة، وكناية،

وحسن تعليل؛ لتكون ملائمة لما تؤدي من روعة وسخط وحب وما إليهاء (1). والحق أن الانفسال قد يكون مصدره المثيرات التي تحسط بنا في عالم الواقع، عندما نشائر لحادثة سارة أو مسحزنة، وقد يكون الأدب بما يحتوي عليه من إيحاء باعثًا همو الآخر على الانفصال، وبذلك فإنه يجدد خبراتنا بالواقع، ويعمَّق تجربتنا بالحياة، ويجعلها منبعًا لاقتباس الرؤى والتنبؤ بالمستقبل، وقد تكون أساليب المجاز – التي منها الكنايات – جزءًا من ذلك الفعل، وعاملاً مهما في صقل تجاربنا في نهاية المطاف.

ولا يخلو التعبير الكنائي من مراعاة الأبعاد النفسية باعتباره نوعًا من الخطاب البياني ذا خصائص لا يتوفر عليها التعبير العادي، والأمثلة على ذلك كشيرة؛ منها ما ورد في الشعر كقول ذى الرمة:

وعَــشيَّةً ما لي حيلة خير أنني للقط الحصيّ والخط في الأرض مولّعُ اخطُ وأمحو الخطَّ ثم أحسيده بكفيّ والغسربانُ في الدار وُقَّعُ<sup>(2)</sup>

يصور ذو الرمة حيرته واضطرابه بهذا الأسلوب الكنائي المؤثر، فيهو يرسم في هذه الكناية نفسه رسمًا ساخرًا حينما قدم ديار محبوبته ووجد الدار خالية، فقد رحل أهلها وأصيب الرجل بصدمة نتيجة هذا المنظر الموحش الذي ربما لم يكن في حسبانه، فكان أنيسه نعيق الغربان، ومن ثم جلس يلقط الحصي ويخط في التراب ويمحو وكأنه أراد أن ينقل المتلقي من خلال هذا التصوير إلى داخل نفسه ليركى ما فيها من حيرة وحزن وحزن ولعل أشد ما في هذا التصوير مرارة هو ما انتابه من شعور بالياس جعله يدو كثير الوساوس مشخولاً بما يشخل بالله من صراع درامي مشير انعكس في لفظ الحصي

<sup>(1)</sup> بدوي طبانة، البيان العربي، ص 260، وقال مصطفى الصاوي الجوبني في بلاغة الكتابة: «...واللارم يستدمي وجمود الملزوم حتما، فبإذا حدلت عن التصريح بالمنى إلى الكنابة عنه فقد أديته مصحوباً بدليله، وعرضته مقروناً بحجته، وذكر الشيء بصحبته برهانه أوقع في النفس وأكد لإثباته، وهذا سر بلاغتهاه البلاغة العربية تأصيل وتجديد، ص 108، 109، وقال ربيعي محمد على صبد الحالق في نفس الشأن: انهدف إلى إثناع اللمن وذلك بتقديمها المماتي والصفات مؤكدة بدليل ثبوتها ويرهان تحققها؛ كقول أعرابية لمف الولاة: أشكو إليك قلة الجرذان، فإنها قد عبرت عن حقيقة حالها وقضية فقرها بدليل ويرهان قاطع كنان له وقعه المصال في نفس وحس الوافي الذي يعطيها ويقضي حاجتها» البلاغة العربية وسائلها وضاياتها في التحديد البياني، ص 84، عذا وقد اجتمعت آزاء العلماء والباحثين حول علم الخاصية في الكناية، وهي ذكر المنى مع دليله والبرهان عليه.

 <sup>(2)</sup> البيّت الاخبر في المعاني الكبير 2، 1007 قال ابن قتية: «والمفدوم يولع بلقط الحصى وهده وهو في ديوانه ص307.

<sup>(3)</sup> للجاز المرسل والكناية، ص 206.

والتخطيط على الأرض، وكأنه بيني تارةً ويهـدم تارةً أخرى، ثم لا يلبث أن يعيد ذلك المرة تلو الأخرى.

ولقد استطاع الشاعر في النهاية أن يؤثر فينا، وأن ينقل إلينا التجربة المرة التي يمر بها عندما ذكر ما يدل عليها ويرمز إليها ومزاً قويًا، فيه كثير من السوداوية والتشاوم، وذلك بذكر الغراب، ولا شك أنه هنا غراب البيان؛ قال ابن قتيبة: «إنما قبل غراب البين؛ لانه إذا بان أهل الدار للنجمة وقع في موقع بيوتهم يلتمس ويتقمم، فتشاءموا به وتطيروا إذا كنان يعتبري مناولهم إذا بانوا، ويشال: إنما سمي غيراب البين لانه بان عن نوح عليه السلام واغتبرب، وليس شيء مما يزجرونه من الطير والظباء، وغيرها أنكد منه ولست تراه محموداً في شيء من الأحوال ويشتقون من اسمه الغربة» (1). وبذلك أضفى هذا الرسز نوعًا من الإبحاء الذي يعكس الأسى العميق الذي تضطرم به نفس الشاعبر فيحولها سوداء قاقة السواد.

إن نزعة التشاؤم لا تنعكس في تلك الصورة، بل تتعداها إلى مشهد آخر نقف عليه في لفظ «الخطه الذي تواتر مرتبن، والفعل «أخطه» علماً أن التخطيط بالاصابع يعد هو الآخر من المشاهد الداعية للتطير، «وكانوا يتطيرون بالعطاس والطرق، والطرق: طرق الحصى والتخطيط بالاصابع... 200.

وقــد حَوَى القـرآنُ الكريم بعض الكنــايات ذات الابعاد القــوية التي تحــمل دلالات سيكولوجــية متعددة الإيحــاء، من ذلك ما ورد في سورة النمل الآية الســابعة قول الله تعالى: ﴿إِذْ قَالَ مُوسَىٰ لأَهْلِ إِنِي آنَسْتُ نَارًا سَاتِهُمْ مِنْهَا ... ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

قال الزمخشري: ٩. . . وروي أنه لم يكن مع موسى عليه السلام غير امرأته، وقد كنى الله عنها بالأهل، فتبع ذلك ورود الخطاب على لفظ الجمع، وهو قوله: امكتواه<sup>(3)</sup>.

ومعلوم أن أهل الرجل أقاريه وحشيرته، فإذا كنى بذلك عن الرأة اكتبسبت هذه الاخيرة دلالات لا حصر لها، وصارت بمثابة الأم، والوالد، والولد، والحال، والحالة، والعم، والعمة، وهلم جراً، وهو ما يؤدي بالتسالي إلى أن يزيد إحسساس المسرء ويصبب فياضًا وموزعًا بين أولئك الاشخاص نظراً للإحسساس بالارتباط

 <sup>(1)</sup> الماني الكبير 1، 264، وقال ابن قتية: «وكانوا لا يأكلون لحم الغراب لإفراط بنضهم له ويعير بعضهم بعضا بأكله»..

<sup>(2)</sup> المعانى الكبير 1، 269.

<sup>(3)</sup> الكشاف 4، 190.

السيكولوجي الذي فجرته هذه الكناية.

ومن حسن الكناية عن الغيبة ما ورد في سورة الحجرات الآية 12 قوله تعالى: ﴿ يَهُ الْفِينَ آمُوا اجْتُوا كُوراً مَن الغَيْ إِنْ بعض الغَنْ إِنْ ولا تُجسُوا ولا يقب بعثكم بعثا أيعبُ أحدُكُم ان يأكل تحم أخه من الغَنْ إن بعض الغَنْ إِنْ من الغَنْ الله عن ذكر ما يتصل بالاغتياب صراحة، وكنى عنه بأكل لحم الاغ الميت، وفي ذلك صورة تدصو إلى التأنيب؛ لأنها جسمت عملية الاغتياب تجسيمًا يدعو إلى التأمل والحوف (11). فلقد أبرزت هذه الكناية ما عليه نفية المغتاب من روح عدوانية، فجعلته يأكل لحم أخيه مينًا، وذلك أن حال الإنسان الغائب تشبه حال الميت، وفي ذلك مناسبة لا مثيل لها. وفي الآية نهي عن فعل الاغتياب يسوجه ليخاطب النفوس المريضة التي ابتليت بهذه وفي الآية، ويتعمد أن يجعلها تنفر مما الطوت عليه من ذلك الفعل.

والكنابة أسلوب واثع لتفخيم المنى وتضخيمه في نفوس للخاطبين، وقد وردت في القرآن الكريم لتنفيد الترهيب والتهويل. وومن صور الكناية الرائمة تضخيم المعنى في نفوس السامعين؛ نحو قوله تعالى: ﴿الْقَارِعَةُ ۞ مَا الْقَارِعَةُ ۞ ﴾ [القارعة)، كناية عن القيامة، وقد عَدَل عن التصريح بلفظ القيامة إلى الكناية عنه بلفظ القارعة؛ الإثبات ذلك المعنى للقيامة، وإنما الإثبات شاهده ودليله؛ وهو أنها تقرع القلوب وتزعجها بأهوالها، وذلك تفخيمًا لشأن القيامة في النفوس (2). فلما كانت النفوس هي مصدر الرهبة والحوف والحشوع في نهاية المطاف توجه إليها الحطاب القرآني ليزجرها وليجملها تتين عاقبة أمرها إن هي تمادت في غيها وطغيانها، وعصيان خالقها.

ومن الكناية ما كان لطيقًا على النفس باعثًا الأمل والرجاء فيها، مسعدًا اليأس عنها بالنظر «إلى ما فسيها من حيلة بتسرك بعض الالفاظ إلى ما هو أجسمل في القول، وآنس للنفس؛ ألا ترى إليسهم وهم يكنون عن الموت بقولهم: فلان قسد استسوفى كله، أو بقولهم: لحق باللطيف الحبير، وعن العسحراء بالمفارة، وهي مهلكة...ه(3).

وربما كنوا عن الأعمى بالمحجوب... وعن الأعور بالممتع، وعن الذي في حينه نكتة بياض بالكوكبي والمكوكب، وعن من بوجهه أثر بالمشطب<sup>(4)</sup>.

<sup>(1)</sup> أحمد مطلوب، فنون بلاغية البيان البديم، ص 162، 163.

<sup>(2)</sup> علم اليان، ص 223.

<sup>(3)</sup> أحمد مصطفى المراض، علوم البلاغة البيان والمعانى والبديم، ص 287.

<sup>(4)</sup> الكناية والتعريض، ص 101.

وفي ذلك كله تلطيف للعبارات، وترويض للنفوس حتى تنهيا لاستقبال المعنى بعد أن تكون قد استعدت له. وإذا كمانت اللغة باعتبارها أداة للتواصل بين الافراد، فإن علماء اللمان سلطوا الضوء على وظيفتهما بالنسبة للمرسل، وللرسالة، وللمتلقي، هذا الأخير الذي يعد مستقبلاً للخطاب، فهو الهدف والغاية في آن واحد؛ يقول تمام حسان: وفاللفة بالنسبة للمرسل أداة إفصاح عما في نفسه، وتلك وظيفتها من وجمهة نظر المرسل، ويتجلى هذا الإفصاح في اللغة العاطفية والانفعالية، ومنها لغة الادب.

والوظيفة من وجهة نظر الرسالة الصادرة عن المرسل إلى المستقبل (وهي ما يقال أو يكتب) هي وظيفة جمالية؛ إذ هنا يأتي دور الأسلوب وطريقة التبليغ وإرادة التأشير الفنى . . . ه (11).

> ولملنا نجد هذين البعدين متحققين في بيت أبي نواس: لا أركبُ البحرَ ولكنني أطلبُ رزقَ الله في الساحل

حينما يتخذ من البر والبحر رمزين دالين على النسوان والغلمان، ومتجد أبا نواس يتخذ من البحر دلالة رامزة على النساء، ويتخذ من البرّ دلالة رامزة على الغلمان، وكما قلنا إن هذه الدلالات ترجع في مكوناتها إلى مشاعر نفسية خاصة تتداخل فيها معطيات شعورية ولا شعورية (2). تصور دواخل نفسية أبي نواس والصراع المتأجج فيها، وهو صراع تغذيه رخبتان، كل منهما تريد أن تطفو على مطح اللاشعور، عما يجمل الشاعر يتأرجح بينهما تأرجحًا يؤرق نقسه، فالرغبة الأولى - ولعلها الجامحة - هي التي تنعكس فيها نوازع شهوته التي يسعى لإشباعها، وأما الرغبة الثانية فتجري عكس الأولى، ولعلها تبرر الإحساس باللغب أو الحوف من العقباب، بحيث نقف على ذلك في ذكره لفظ الجلالة دالله في عجز البيت، وهو مصدر الإحساس بالرهبة والخوف. ويذلك أدت هذه الرسالة دورها في التبليغ والتأثير بما تضمسته من إيحاء يثير الرغبة، ويحدث النشوة، ويحيل في نفس الوقت إلى رقابة الضمير.

إن جمالية التعبير الكنائي تظهر في ترك اللفظ إلى ما هو أجمل منه، بحيث يتم ذلك بالبحث عما يقابل المعنى ويؤدي دوره في التصوير والتأثير، وبذلك فإن في الكناية وتحسين المعنى وتجميله مع تعمية الأمر على السامعين وإيهامهم؛ كقولهم فيمن لا يحسن

<sup>(1)</sup> تمام حسان، الأصول، ص 387، 388.

<sup>(2)</sup> رجاء عيد، في البلافة العربية، ص 258.

الشعـر: «إنه نبي الشـعر»؛ لأن الله تعالى يقول في نبـيه: ﴿وَمَا عَلَمْنَاهُ الثِّمْرُ وَمَا يَبْغِي لُهُ...∰﴾ [يس]ه(1).

والعرب تكني عن البخيل بالمقتصد، ويقال: فلان نظيف المطبخ، وفلان نقي القدر، كما تكني عن الرجل الجاهل بقولهم: فلان من المستريحين، فإذا كان سليم الناحية أبله قيل: فلان من أهل الجنة، ومن الكنايات عن الصناعات الدنيئة: سُئل الشعبي عن رجل خطب امرأة، فقال: إنه لين الجلسة نافذ الطعنة فزوج، فإذا هو خياط(2).

ففي الكنايات السالفة الذكر عدول عن التصريح بالمعنى إلى ما هو أجمل منه وأليق؟ وذلك لأغراض تتصل جميمًا بالأدب ورهافة الحس، ولعله لا توجد في أساليب البيان ما يقوم مقام الكناية بنبي الشمر ما يقوم مقام الكناية بنبي الشمو اقتباس من معاني الفرآن الكريم الذي عجزت الأقلام والأفئدة عن مجاراته والإتيان بحله، والكناية عن الجاهل بفلان من المستريحين فيه اقتباس أيضًا من قولهم: استراح من لا عقل له، وهو يقرب من قول المتنبي:

أفاضل الناس أغراض لذا الزمن يخلو من الهم أخلاهم من الفطن<sup>(3)</sup> وهكذا في بعض الكنايات الأخرى.

ومن إيجار الكنايات قـوله تعالى: ﴿ وَبُنَّ يُهَا أَبِي لَهُ وَلَبَ ۞ } [المسد] فهذه كناية عن أنه جهنمي، وأن مصـيره إلى اللهب. انظر إلى هذه الكناية، وما فيـها من الإيجار

يا نبي الله في الشمد رويا هيسى ابن مريم أنت من اشعر خلق الله عسكلم

و البيتان في العمدة 1، 111 ونسبهما إلى مخلد بن يكار الموصلي وقد نظمهما في أبي تمام.

<sup>(1)</sup> مصطفى الصاوي الجويني، البلاغة العربية تأصيل وتجديد، ص 108، وقال مخلد الموصلي:

<sup>(2)</sup> الكناية والتعريض، ص 103، 107، 129

<sup>(3)</sup> البيت من قصينة يمدح بها أبا عبد الله محمد بن عبد الله بن محمد الحصيبي، وهو حينتذ يتقلد القضاء بأنطاكية، راجع الديوان بتحقيق عبد الوهاب عزام، ص 155.

<sup>(4)</sup> عبد القادر حمين، القرآن والصورة البيانية، ص 282.

اللطيف العجيب الذي تنحني لعظمته جباه أساطين البيان، لقد اختصرت مقدمات لا أهمية لها بالتنبيه على التنيجة الحاسمة التي يتقرر فيها المصير فلخصت في ومضة واحدة هذا المصير الذي يراد تصويره، (1).

وقد تكون دلائل الإعجاز راجعة إلى النظم البادي على ألفاظ ومعاني القرآن الكريم والمناسبة الدقيقة بينها. إن «الكناية في القرآن تمتاز بنظمها البديم، وتأليفها الفريد، فمعناها لا يؤدى بغير لفظها ولفظها لا يصلح إلاً لمعناها، حتى لتكاد تصعب التفرقة بينهما فلا يدرى أيهاما التابع؟ وأيهاما المتبوع؟ وهي من هذه الناحية تعد من مظاهر الإعجاز في القرآن...ه(3).

ومن أسشلة ذلك في الكناية صن البخل، قبوله تبصالى: ﴿وَقَالَتِ اللَّهُودُ يَدُ اللَّهِ مَثْلُولَةً... ﴿ إِلَمْ اللَّهُ عَلَى الرَّمِخَـ شَرِي: ﴿ أَي هُو بِخِيلٍ، ﴿ بَلْ يَدَاهُ مُسُوطَاتِ ﴾ أي هو جواد من غير تصور يد، ولا خل ولا بسط... ٤(٩).

ومن الحق أن نقول إنه لا يوجد لفظ يصبر عن البخل تصبيراً عائل الغل، نظراً لما يستبعه من دلالات سيكولوجية، وزخم تمتلئ به مخيلة المتلقي، وذلك عندما ينهياً له البخيل الذي تأبى يده أن تجود ولو بالقليل من الأشياء، لأن تلك اليد تحركها نفس مناعة للخير مجبولة على الأتانية.

<sup>(1)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 102.

<sup>(2)</sup> البلاغة العربية في ثوبها الجديد 2، علم اليان، ص 168.

<sup>(3)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 106.

<sup>(4)</sup> الكشاف 4، 26.

ومن الطريف أن تجد بلاغيًّا مثل قدامة يجـعل «التمثيل»(1) من نعوت ائتلاف اللفظ والمعنى، ويضرب له مثلاً بقول الرماح بن ميادة:

الم تَكُ في يمنى يديكُ جملتني فلا تجملني بمدَّها في شمالكا ولو أتني أذنبتُ ما كنت هالكا على خصلة من صالحات خصالكا

فعدل عن أن يقبول في البيت الأول إنه كان عنده مقبدمًا فلا يؤخره، أو مقربًا فلا يهمده، أو مجتبًى فلا يجتبه، إلى أن قال: إنه كنان في ينى يديه، فلا يجمله في البسرى؛ نحو الأمر الذي قصد الإشارة إليه بلفظ ومعنى يجريان مجرى المثل له، وقصد الإغراب في الدلالة والإبداع في المقالة... (2). "

فالشاعر هندما كنَى عن التبجيل والإبصاد بالوضع في اليمين والشمال، جعل معانيه مؤتلفة مع السفاظه، بحيث قابل كلَّ معنى حسيَّ (اليمين والشمال) بمعنى آخر معنوي (التبجيل والإبعاد)؛ فتوصَّل بذلك إلى أن يثير في أذهاننا نوعًا من التداعي الناتج عن المقابلة بين الأضداد؛ إذ أصبح كل معنى يستدعي بالضرورة الأخر.

وبالجملة فإن جماليات الكناية لا تتوقف على طبيعة التعبير في حد ذاته، وإنما يمكن أن تتجلى داخل قصيدة شعرية، أو قطعة نثرية.

 <sup>(1)</sup> قال في تعريفه: «وهو أن يريد الشــاهر إشارة إلى معنى فيضع كلامًـا يدل على معنى آخر، وذلك المنى الآخر والكلام منبئان عما أراد أن يشهر إليه». نقد الشعر بتحقيق كمال مصطفى، ص 159.

<sup>(2)</sup> نقد الشعر بتحقيق كمال مصطفى، ص 159.

## الفصل الرابع الكناية باعتبارها عنصراً داخل السياق

لم يفتأ دارسو البلاغة العربية في العصر الحديث يوجهون الانظار إلى المنهج الذي تناول به القدماء التعبير الكنائي، وعادةً ما يركزون في أثناء ذلك على التناول الجزئي لها باعتبارها لفظا أو تركيبًا داخل سياق معين في نص يموج بالتعابيس المباشرة الحقيقية أو المجازية الحيالية، ولم يكن يخفى على أولئك الدارسين أن منطلق القدماء في تقويمهم للنصوص كان يرتكز على النظرة التجزيئية التي ترى أن تفرد الشعراء -باعبارهم مبدعين - يكمن فيما تؤديه الألفاظ والعبارات من وظيفة تصويرية مؤثرة.

إن بعض الدارسين يؤكد «أن التعبير بالكناية جرزي ومحصور في كلمة أو جملة ، وذلك يتماشى والنظرة الجزئية إلى القصيدة التي تبناها معظم القدماء ، تلك النظرة التي فتتها إلى عناصر ، فلم تربط بين أجزائها ؛ لتجاهلها لدور التجربة الشعورية»<sup>(1)</sup> وهو ما أدى إلى أن تفقد النصوص ما تزخر به من صراع درامي مشحون بالعواطف والاحاسيس والمشاعر ، نتيجة تقطيعها إلى وحدات ، «ومن ثم كان الأمرُ في حاجة إلى معاودة النظر في مباحث البلاغة جملة وتفصيلاً للإمساك بتصور شمولي يجمع بين مفرداتها من ناحية ، والكشف عن تفسير عميق لتحولاتها الظاهرة والعميقة من ناحية أخرى (2) ، ولم يخل الدرس البلاغي القديم كله من إهمال قيمة التعبير الكنائي داخل السياق، لما يشتمل عليه من لمحات إشارية ، وطاقات إيحاثية تتصل بالسياق العام للمعنى ؛ لكونها جزء أفيه ، علماً أن الكناية إذا أتت في المركب لهزم أن ينظر إليها داخل الجو العام للنص الشعري الذي تُعلّم بعض المذاهب هو الاخور صورة أدية (3).

وقد يكون عبد القاهر الجرجاني أهم بلاغي لم يعتبر بالدلالة المفردة للفظ إلا واخل سياقه الخطابي الذي يأتي فيه، وقد أبان هن ذلك في خضم بَلُورَته لنظرية النَّظُم التي انبهر بها القدماء والمحدَثون من البلاغيين على السواء معتبرينها فتحًا جديدًا في الكشف عن معجزة القرآن؛ قال الجرجاني: «وأن يعلم أن ليس لنا إذا نحس تكلَّمنا في البلاغة

<sup>(1)</sup> التصوير الشعري النجرية الشعرية وأدوات رسم العبورة الشعرية، ص 148.

<sup>(2)</sup> أدبيات البلاغة العربية قراءة أخرى، ص 1.

<sup>(3)</sup> قال عبد الفتاح عشمان: ووقد اتسع صفهوم العسورة لدى النقاد الروماتيكسين ليشمل القمسيلة ككل. فالقسيدة قد تكون صموراً كلية مولفة ومسجموعة العمور الجمزئية». التشسيه والكتابة بين التنظيم البلاغي والتوظيف الفنى، ص 21، 22.

والفصاحة مع معاني الكلم المفردة شغل، ولا هي منّا بسبيل، وإنما نعمد إلى الاحكام التي تحدث بالتأليف والتركيبه (1)، وإذا أردنا تفصيل ذلك وجدنا الباحثين يرون أن من ضمن ما نص عليه الجرجاني هو صور البيان المختلفة، ومنها الكناية، إذ وقف امراراً عند الصور البيبانية من المجار والكناية والاستعارة ليوكد أن جمالها لا يرجع إلى مدلولاتها ومضامينها، وإنما يرجع إلى المعاني الإضافية التي يلاحظها الحاذق البصير في تراكيب العبارات وصياغاتها وخصائص تُظميها وصور نسقها وسياقهاه (2)، فمن النجني عندئذ أن ندّعي أن جميع النقاد والبلاغيين القدماء عالجوا النصوص من منطلق النظرة الجزئية المقصورة على الملفظ والتركيب، وهذا باعتبار جهود عبد القاهر الجرجاني على أمّا تقدير.

والظاهر أن التعامل مع الأسلوب الكنائي والنظر إليه على أنه يغلب عليه الإيجار والتجزئ هو الذي جعل البلاغيين يتمادون في تحليله وفق ذلك المنهج ومنذ نشأة البحث فيه، وذلك بمنأى عن السياق الوارد فيه؛ إذ «لم تكن الكناية أول الأمر تمثل قضية فنية ذات خطورة في تشكيل البناء اللغوي، بل ولعلها ما والت كذلك. ولكن الرغبة في تغتبت كل شيء والدوران حوله ثم التغنن فيما لا فن فيه كان لا بد أن يشمل ما اصطلح عليه باسم الكناية،(3).

وإذا كان النقد الحديث يقلل من شأن ذلك التناول ويعتبره تافها؛ لكونه يهمل الخيوط التي تشد التجربة الشعورية في أي عمل أدبي، ويقسصر فاعلية المتشئ على اختيار اللفظ المناسب؛ فيان ذلك الوعي لم يكن لينغيب على بعض العلماء الذين أدركوا جدوى السياق كله، باعتباره مكونًا من كلمات وجمل وعبارات على النحو الذي يراه ابن القيم

#### Contexte

<sup>(1)</sup> دلائل الإعجاز، ص 57.

 <sup>(2)</sup> البلاغة تطور وتاريخ، ص 183، تتحدد عادة وظيفة السياق في الكلام من خلال حضمور عناصر لفوية نصانية وردت في سياق واحد، جاه في معجم تعليمية اللغات ما يلى:

<sup>&</sup>quot;Au niveau de (la parole) entourage linguistique d'une unité c'est à dire ensemble des éléments réellement présents dans le texte au voisinage immédiat ou éloigné de l'unité considérée les éléments qui conditionnement la présence, la forme, la fonction ou le sens de cette unité appartiennent au contexte pertinent ex: dans avez-vous une cuisinière? oui j'en ai acheté une, acheter est pertinent par ce qu'il sélectionne le sens de cuisinière "Dictionnaire de didactique des langues R- GALLISSON / D. Coste Hachette. France, 1976 P.123.

<sup>(3)</sup> فلسفة البلاغة بين التقنية والنطور، ص 422.

السياق برشد إلى تبين المجمل وتمين المحتمل، والقطع بعدم احتمال غير المراد، وتخصيص العام، وتقييد المطلق، وتنوع الدلالة، وهذا من أعظم الفرائن الدالة على مراد المتكلم، فمن أهمله خلط في نظره، وخالطه في مناظرته، فانظر إلى قوله تعالى: 

إذ في إنك أن أفرز الكرم على ألدخان]، كيف تجد سياقه يدل على أنه الذليل المقيرة الكرمة بقوله: «وفق إلك أن المقيرة الكرمة بقوله: «وفق إلك أن أفرز الكرم على سبيل الهزو والتهكم بمن كان يتمزز ويتكرم على قومه، وروي أن أبا جهل قال لرسول الله على: ما بين جبليها أعز ولا أكرم مني، فوالله ما تستطيع أنت ولا ربك أن تشعلا بي شيئًا. وقرئ ﴿الله بعني لانك، وعن الحسن بن علي رضي الله عنهما أنه قرأ به على المبرود؟ وبذلك فإن معنى التعريض في الآية الكرمة بمن يترجه إليه الحطاب القرآني يُبرز الغاية المرجوة من خلال السياق الوارد، خاصة وأنه أني على شاكلة الاساليب الجارية في لغة العرب؛ إذ القرآن نزل بلغتهم.

وأنت واجد في الأدب العربي من الكنايات التي لا يظهر المقصود منها إلا بعد أن يتكئ في فهمه على السياق الذي وردت فيه، منها ما جاء في كتاب جعفر بن محمد: 
وأما الوديعة - أعزك الله - فهي بمنزلة ما انتقل من شمالك إلى بمينك، ضنًا منا بها، وحياطة لها ورعاية لمودتك فيهاه (3)؛ فإن الوديعة في النص يمكن أن تؤول على أنها استمارة تصريحية باعتبط أن المشبه هي المرأة التي انتقلت من بيت أبويها إلى عش الزوجية، غير أن فهمها داخل السياق من شأنه أن يرجح أنها كناية. إن الوديعة ومبينة في هذا السياق عن المرأة؛ لأنها تشبه أن تكون أماتة ووديعة أودعها أهلها عند روجها، في هذا الربط ليس هو الملاقة المقصود إبرازها، فليس المغزى أن يبرز شبهها بالوديعة وأنها صارت وديعة، وإلا كانت استمارة، وسياق الكناية هنا ليس كسياق الكناية في قول عنترة:

يا شاةُ ما قنصٌ لمن حَلَّتْ به حرمَتْ علي وكيتها لَمْ تَحْرُمُ

قال ابن قتية: يعرّض بجارية، يقول: أيّ صيد أنت لمن حل له أن يصيدك، فأما أنا فإن حرمة الجوار قد حرمتك عليّ. في هذه الكناية إيرالا لاتوثشها ومثيرات الرغبة فيها،

<sup>(1)</sup> علم الدلالة دراسة نظرية وتطبيقية، ص 171.

<sup>(2)</sup> اكتاب 5، 242.

<sup>(3)</sup> الكناية والتعريض، ص 15.

وكذلك الكناية عن المرأة بالناقة والمهرة (1) ومن ذلك تتضع قيمة التأويل في تحديد الصورة الكنائية التي تجيئ وكأنها لبنة في البناء اللغنوي، تتشابك مع غيره من اللبنات لإبراز الحقيقة المعنوية التي يتضمنها السياق كله. على عكس منا يهدف إليه التأويل في «التيار التفكيكي» المعاصر الذي لا يعطي أهمية للسياق أثناء عملية التأويل، «... فإن تأويلات النص وتعدداتها متعلقة أساسًا بمؤهلات القارئ؛ فالنص بَصَلةً ضخمة لا ينتهي تقشيرها. وإن السياق العام ومساق النص لا أهمية لهما في التأويل؛ لأن المقصود ليس الوصول إلى حقيقة ما يتحدث عنه النص، وإنما الهدف تحقيق المتعد ... (2).

إن قيمة السياق تتضع في تجلية المعنى وهيكلته داخل نظام كلامي تحكمه كشير من القوانين اللغوية منها ما يتعلق بالنحو والصرف، ومنها ما يتصل بالأوزان والأعاريض الشعرية، والصوت، والقوافي، إذا كان الخطاب شعرياً، حتى ليتعذر في بعض الاحيان تين المراد من التعبير الكنائي \_ إذا ما كان منبجسًا في معنى البيت \_ إلا بعد مراعاة ما قبله وبعده من أجزاه المسوق اللفظي، ومن أمثلة ذلك الكناية عن الحرب بالقدر في قول الجعدى:

وتفور علينا قلرهُم فنُديُهُما 💎 وتفاؤها منَّا إذا حُميها خلاء(3)

فليست القيدُرُ الإناء الذي يوضع على الأثافي للطبخ ، وإنما هي الحرب، وما يجعل هذا المعنى مرجَدَ على غيره هو دلالة السياق الذي ورد فيه، حيث تبرز فيه روح التفاخر والعصبية التي نستمدل عليها من خلال عودة الخطاب إليها في اعليناه وانديهاه وانفتؤهاه واعناه، وأيضاً من خلال الدلالة العامة للبيت كله والتي تصور اشتداد الحرب وغليانها كما تغلي المرجل وهي على النار، وكيف أنهم يُقدمون على التصدي لاعدائهم إذا بادروا بحربهم، ومن ثم فإنهم لن يتأخروا في إخمادها وإطفاء فتيلها. وبذلك فإن الكناية تُمَدُّ لبنة داخل أنظمة السياق وإن تمركزت حولها المعاني الجزئية في البيت، وأصبحت بذلك تمثل الاساس الذي أقيم عليه المعنى كله.

ومن اللافت أن دراسة الكناية داخل السياق تلجأ إليه الخصائص التي يتميز بها التمبير في حدد ذاته؛ ففي الكناية عن الموصوف عادةً ما يتم التلميح إليه دون تفصيل في الصفات المختصة به، أو بالإكتار من ذِكر تلك الصفات الدالة على الموصوف؛ قال

<sup>(1)</sup> التصوير البياني دراسة تمليلية لمسائل البيان، ص 421.

<sup>(2)</sup> محمد مفتاح، مجهول البيان، ص 101.

 <sup>(3)</sup> قال ابن قنية: «ملا نكلُّ» قدرهم: حربهم، يريد سكبها إذا فارت. يقال: أيم قدرك في سوطها حتى تسكن
 رحته الحديث: «لا يبران أحدكم في الماء الداعم»، نفتوها: تكسرها... » كتاب المائي الكبير 2، 882، 883.

محمد محمد أبو موسى: «هناك كنايات في هذا الباب تشيير إلى الموصوف من غير أن تضفي عليه شبينًا كما ترى في كناية علية بنت المهدي، وكما ترى في الكناية عن المرأة بالنخلة. وهذا الضرب قليل، وأغلب الكنايات من هذا النوع تضفي على الموصوف ظلاً آخر، ويبرز معاني يتطلبها سباق الكلام.

وكنايات القرآن من هذا النسوع الشاني، حسد قوله تعالى: ﴿وَحَمَلْنَاهُ عَلَىٰ فَاتِ الْوَاجِ وَحَمَلَنَاهُ عَلَىٰ فَاتِ الْوَاجِ وَدُسُر ﴿ ﴾ [القمر] يصني على السفينة، ويمكن أن تقول: إن هذه الكنايسة تشير إلى أنها سفينة محكمة بالدسر والألواح، وهذا يلائم سياق الموقف العسمب الذي أحاط خطره وأحدق بكل حي ﴿فَتَحَا الْوَابِ السَّاء بِمَاء مُنْهِم ۞ وَفَجُرنَا الأَوْمَ عُبُونًا فَاتَّفَى الْمَاءُ عَلَىٰ أَمْرَ قَدْ فَدِر ۞ وَحَمَلَاهُ عَلَىٰ فَاتَ الْوَاجِ وَدُسُر ۞ ﴾ [القمر] ... ١٥٠].

وإذا قدر لهــذا النوع من الكنايات أن يأتي متَّــفًا مع المعنى والجو العــام السائد في الخطاب بما يحمله من الدلالات والصفات المختصة به، فإنه بذلك يحقق قدراً من التناسب الذي يتمسيز به القول الراقي، وقد تَفطُّن عـالم مثل عبد القــاهـر الجرجاني إلى هذه المسألة السنى غلبت على مؤلفاته، وهي التي يسميسها النَّظم، ووتنب عبد القاهر الجرجاني (ت 471 هـ) في كتابه ودلائل الإعهار، إلى هذه العهلاقات بين الالفساظ والمعانى في الأدب، فرفض أن يكون مدار البلاغة أو الجسمال الفني على اللفظ أو على المعنى، ورأى أنها جائمة في العلاقة بين الألفاظ في العبارات، وبينها وبين المعانى، وسمَّى هذه العلاقات النظمه(2) أو بمعنى آخر في هذه العلاقات المتشابكة الناشئة بين مكونات الخطاب لا فرق فبـها بين معنى ولفظ؛ لأن العبرة في النـهاية تكمن في النتاج الذي تنتجه تلك المستويات والصور الجزئية كالكناية في صياغة السياق وبلورة معناه، ويذلك نكون قد ابتعدنا عن منهج البلاغيين القدماء الذين فصلوا بين الكناية والسياق فصلاً قلَّل من شأنسها)، ونحن قادرون على تطوير فهمنا للكناية بحيث تشير إلى مدى أوسم مما نص عليه البلاغيون في محاولة استنباطهم لمفهوم الكناية؛ لأنهم قدَّموا ذلك من خلال شواهد منقطوعة عن السياق، ولهنذا فإن محاولتنا استنباط دلالة الكناية من خلال السياق لا تنحصر في معنى جزئ أو في شاهد مقطوع، ولا يكتفي بالحديث عن نوع الكناية، بل لا بد من تأمل ما تشخمنه الكناية من إيحاءات ورمور، إلى جانب

<sup>(1)</sup> التصوير البيائي دراسة تحليلية لمسائل البيان، ص 423.

<sup>(2)</sup> فصول في البلاغة، ص 265، 266.

دورها في السياق، وعلاقتها بالبناء اللغوي والمعنوي للنص (11)، وهي مآخذ تنصب كلها على المنهج الذي درست به الكناية في التراث العربي، بحيث أصبحت النظرة الغالبة تميل مع تناول مكونات الحطاب تناولاً داخل البنية اللغوية التي وردت فيه، فلا تشعمد إفراده عن باقي السياق بحجة تحليله وبيان فيمته التعبيرية.

وإن ما تحسور عليه الكناية من إيجار ومبالغة كسما في قول المتسنبي بمدح الحسبن بن إسحاق التنوخي:

السبعي بك السُمَّار ما لاح كوكب ويحدو بك السُمَّار ما ذَرَّ شارق (2)

وما تتمييز به من انتظام داخل غرض المدح ليجعل منها أقدر من ضيرها على تصوير مكانة الممدوح الذي صار مدار حديث الناس أثناه ساحات السَّمر، أو هو يُحدَّى باسمه طوال سياحات السفر، وفي مطلع كيل كوكب، ولا شئ أدل على دواميه وخلوده من تصويره على هذه الشاكلة.

لقد انتظم المعنى الكنائي داخل السياق في صدر البيت الما لاح كوكب، وتداخل بين ثنايا الحقيقة، ثم ما لبث أن ظهر مرة أخرى في حجز البيت في قوله: الما فر شارق، وهو انتظام لا يؤدي إلى التناقض أو استحالة المعنى؛ لكون التمبير الكنائي ذى بنية مزدوجة، هي حقيقة ومجاز، بحيث تحقق له تلك البنية ميزة التناسب والارتباط المعضوي داخل السياق، الولا يمكن أن يكون تصور بنية الكناية على هذا النحو الثنائي موديًا إلى التناقض أو التصادم بين الصياغة وناتجها؛ لأن اللفظ قد أنتج الحقيقة والمجاز ممًا؛ ذلك أن الاردواج الإنتاجي ليس راجمًا إلى الاستعمال؛ لأني لم استعمل اللفظ لإنتاج الدلالتين ممًا، بل راجع إلى الإفادة، فالاستعمال مرتبط بالحقيقة الوضعية، أما الإفادة فهي التي ترتبط بالمؤوم الطارئ. . . ع(3)، وقد يشتد ذلك الارتباط داخل السياق ويتوثق أكثر بالتجانس اللفظي مع بقية المعاني الحقيقية في البيت، خاصة وأنه تجوز إرادة

<sup>(1)</sup> حسني عبد الجليل يوسف، التصوير البياتي بين القدماه والمحدثين دراسة نظرية تطبيقية، ص 88.

<sup>(2) «</sup>السعار: جمع سامر: الذين يسعرون ليلاً، والسفار: جمع سفر وسافر، وهم الذين يلازمون الاسفار، وفر: طلع، والشغارة الكوكب، وهذا وفر: طلع، والشغارة: الكوكب، وهذا كتابة عن الدوام والشأبيد: يعني الشافرون بمنافحك كتابة عن الدوام والشأبيد: يعني الشافرون بمنافحك فيمنون الإبل بها» ديوان المتنبي بشرح البرقوقي 3، 89.

<sup>(3)</sup> أدبيات البلاخة العربية قراءة أغرى، ص 188.

معناه، بخلاف إرادة المنى الحقيقي المجاري؛ ذلك لأن الكناية بنية ثنائية الإنتاج، حبث نكون في مواجهة إنتاج صباغي له إنتاج دلالي مواز له تمامًا بحكم المواضعة لكن يتم تجماوره بالنظر إلى المستوى العميق لحمركة الذهن التي تحتلك قدرة الربط بين اللوازم والملزومات، فإذا لم يتحقق هذا التجاوز فإن المنتج الصياغي يظل في دائرة الحقيقة، (1).

لقد ألح كثير من الدارسين على دور السياق في تفسير وتحليل النص الأدبي، وهو في إلحاحه تأكيد على أن التحبير الكنائي يجب أن تُحلل قيمته التحبيرية داخله وبمراعاة علاقاته مع غيره؛ وولذا كانت قضية السياق في رأي الدكتور عفت الشرقاوي هي الفضية الأولى في تفسير النص الأدبي، وأن أي تحليل لمعاني الكلمات خارج سياق هذا النص لا يقدم شيئًا يعتد به في مجال التفسير الأدبي؛ لأن السياق وحده هو الذي يشكل اللفظ تشكيلاً جديداً، كأن البنية الجديدة هي التي تخلق معناه على أقلام الشعراء والأدباء؛ إذ ينشأ في ظلالها، ويكتسب إيحاده الجديد من سيافهاه(2).

ولقد أجاد المتنبي وهو يمدح كافوراً - في الكناية ضمن السياق التعبيري في البيت -فبلغ الغاية في المبالغة والتأثير، حسمى قال التعالمي: "ولم يكن أحدٌ عن الممدوح الاسود بأحسن وأبدع من كناية المتنبى عن سواد كافور الإخشيدي بقوله:

فجساءت بنا إنسانُ مين زمانه وخلت بياضا خلفها ومآقيا قواصدُ كافور توارِكُ فيسره ومن قصدَ البحرَ استقلَّ السواقيا فإنه جَمع إلى حسن الكناية حسن النشبيه وجودةَ التفصيل، وأبدعَ ما شاءه(3).

<sup>(1)</sup> أدبيات البلاخة العربية قراءة أعرى، ص 187.

<sup>(2)</sup> بلاغة العطف في القرآن الكريم، ص 148، نفلاً عن فصول في البلاغة، ص 247.

<sup>(3)</sup> الكتابة والتعريض، ص 92، وقال البرقوقي: «إنسان العين: ناظرها، وهو المثال الذي يُرى في السواد، والمأتي جسم صأق والمأتى والمرق: طرف العين بما يلي الانف، واللحاظ: طرفها بما يسلي الانف، قال الواحدي جمله إنسان عين الزمان كتابة من سواد لونه، وأنه هو المنى المنصود من المدهر وأبنائه وأن من سواد فضول لا حاجة بأحد إليسهم؛ فإن البعمر في سواد العين وما حوله جفسون ومآق لا معنى فيها، وعبارة التبريزي: شبه النياض الدمين لائه لا يتضع به في النظر وجعل كالمسور) إنسان العين لان الحاصية فهد... الديوان 4، 124، ومن الملاحظ أن البيتين جاء ترفيهما مخالفًا لما ورد عليه في كتاب الثمالي «الكتابة والتعريض» المقول المتين.

قواصد كافور توارك غيره

جاء قبل قوله:

فجامت بنا إنسان مين زماته

إذ جعل كافوراً اإنسان عين الزمانه كناية عن سواده، وأنه أصل الرؤية البصرية دليل الحاجة الماسة إليه، بخلاف بقية الأنام فإنهم لا يرتفعون لمكانته، ولا يرجمون عليه؛ وبذلك حققت هذه الصورة الكنائية ما يسميه النقد الحديث بالوحدة العضوية التي هي نتاج طبيعي لوحدة الاحاسيس والمشاعر والعواطف التي تملأ وجدان الشاعر، "ووحدة الصورة هي بالضرورة وحدة الإحساس، أو هيمنة إحساس واحد على القصيدة كلها، وعلى هذا فالوحدة العاطفية هي دليلنا على تحقيق الوحدة العضوية في العمل الفني، ومعنى هذا أن الصور في داخل العمل الفني ما هي إلا تجسيد للتجربة أو للحظة الشعورية التي يعانيها الفنان» (1).

ولا شك أنه - وفي خسفه التفاعل الحادث بين دلالات الألفاظ داخل السياق - يستحيل علينا أن نقدم لفظًا على آخر، أو جملة مثل: "وخلت بياضًا" على جملة أخرى "فجاءت بنا إنسان عين زمسانه". وذلك دليل على الترابط الحاصل بين الدلالات المنوية التي من ضمنها الكناية، وهو شيء يمكن أن ينسحب حتى على عديد الكنايات داخل القصيدة الواحدة، فمن الصائب "وعند تحليل الصور الكنائية في قصيدة ما لا بد من النظر إلى هذه الكنايات مجتمعة. فالإيحاءات الرامزة التي تولدها الكنايات تتداخل في العمل الفنى جميعه، وتتآزر هذه الجزئيات لينمو من خلالها حصاد فني جديده (2).

وإلى جانب ذلك فإن الصورة -بغض النظر عن شكلها - يجب أن تنطبع بالجو العام الذي يسود القصيدة؛ حتى لا يظهر عليها التناقض الذي يؤدي إلى اختلال السياق وتفككه من البنيان العام للقصيدة التي يجب أن تتساوق والإحساس الذي يخيم عليها، وإلا وقم الشاعر في تناقض يخلخل الجو النفسي للقصيدة (3).

ويضرب عبد القاهر الجرجاني مثلاً للتناقض بالصورة الكنائية في اقول العباس بن الاحنف:

سأطلب بعد الدار حنكم لتقربوا وتسكب عيناي الدموع لتجمدا

بدأ فدلٌّ بسكب الدموع على ما يوجبه الفراق من الحزن والكمد فسأحسن وأصاب؛ لان مِن شسأن البكاء أبدًا أن يكون أسارةً للحزن، وأن يجمل دلالةً عليه وكنايةً هنه؛

<sup>(1)</sup> محمد بركات حمدي أبو على، فصول في البلاغة، ص 248.

<sup>(2)</sup> المجاز المرسل والكناية الأبعاد المعرفية والجمالية، ص 237.

<sup>(3)</sup> كمال نشأت، في النقد الأدبي دراسة وتطبيق، ص 33، 34، نقلاً من محمد بركات حمدي أبو علي، فصول في البلاغة، ص 249.

كقولهم: أبكاني وأضحكني، على معنى الساءني وسرني، وكما قال: أبكاني الدهر ويا ربما أضحكني الدهر بما يرضى

ثم ساق هذا القياس إلى نقيضه، فالتمس أن يدل على ما يوجبه دوام التلاقي من السرور بقوله: «لتجمدا»، وظن أن الجمود يبلغ به في إفادة المسرة والسلامة من الحزن ما بلغ سكب الدمع في الدلالة على الكآبة والوقوع في الحيزن، ونظر إلى أن الجمود خلو المعين من البكاه وانتفاه الدموع عنها، وأنه إذا قال التجمدا» فكأنه قال: أحزن اليوم لثلا أحزن غدا، وتبكي عيناي جهدهما لثلا تبكيا أبداً، وغلط فيما ظن؛ وذاك أن الجمود هو أن لا تبكى العين . . . (1).

وبذلك فإن جمود العين لا يتسق مع سكب العيون للدموع، باعتسبار دلالة أحدهما على الفرح والمسرة، بينما تدل الآخرى على الحزن والأسى، وشتان بينهما.

فتناقضُ الصورة إذن يقضي على التجربة الشعرية فيجعلها مفككة، ومقطوعة الاوصال متنافرة الاجزاء؛ مما يُفقدها حيويتها وتأثيرها، ويقضي على العلاقات الرابطة لها بالسياق ما دامت تتشكل من الفاظ متنظمة داخله كما ينظر إليه علم البلاغة، ولكن الالفاظ في هذا العلم أجزاءً فاعلةً في سياق ينطوي على قيمة، ويحتوي إطاراً من العلاقات المتجاوبة... ع ومعنى ذلك أن الالفاظ لا تستقر على دلالة واحدة ثابتة العلاقات المتجاوبة... على معنى معنام ما يليق به من الالفاظ، وهو أمر شملته عناية علماء البلاغة وتظهر عناية البلاغيين بالسياق من عبارتهم المشهورة ولكل مقام مقال، حيث يسختلف مقام المدح عن مقام الهجاء عن مقام المغرر... إلىخ. فهم بميزون بهذه العبارة السياق الاجتماعي عن السياق العام. وقد أمركوا أن معنى العبارة الواحدة يتغير بتغير المقام ... ع (3)، بل إن الشاطبي ليذهب أبعد أدركوا أن معنى العبارة الواحدة يتغير بتغير المقام ... ع (3)، بل إن الشاطبي ليذهب أبعد ألعرب على الإطلاق لا بعد فيه من اعتبار المساق في دلالة الصبغ وإلاً صدار ضحكة وهزءة، ألا ترى إلى قولهم: فلان أسعد أو حمار أو عظيم الرماد أو جبان الكلب، وفلانة بعيدة مهوى القرط، وما لا ينحصر من الأمثلة، لو اعتبر اللفظ بمجرده لم يكن وفلانة بعيدة مهوى الفرك فما ظنك بكلام الله وكلام رسوله \$ (4) (4).

<sup>(1)</sup> دلاتل الإصمار، ص 207، 208.

<sup>(2)</sup> محمد بركات حمدي أبو علي، فصول في البلافة، ص 228.

<sup>(3)</sup> فريد عوض حيدر، علم الدلالة دراسة نظرية وتطبيقية، ص 170.

<sup>(4)</sup> الشاطبي، الموافقات ج3، 153

وكان أبو عبيدة -رهو من أوائل من بحثوا التعسبير الكنائي - متفطئًا لدور السياق في ذلك التعبير عندما ألح في بعض المواضع إلى أن الكناية اكلُّ منا فُهم من الكلام ومن السياق من غير أن يُذكّر اسمه صريحًا في العسارة. . . الما)؛ وذلك رغم ما يبدو من تقصير في المفهوم الذي حدُّها به، وغلبة روح التعميم عليه.

وقد يتبلور الوعي بجدوي السياق - باعــتبار الكناية عنصراً من عناصره - من خلال الكيفية التي تناول بها بعض الباحثين قصيدة عصر بن أبي ربيعة التي منها هذه الأسات(2):

لها جسيدُ ربم زيَّتُهُ الصَّرائـم

رأيت بجنب الخيف هنداً فراقني مُهفسهسفة غَرَّاء صفر وشاحها وفي المُسرَّط منها أهْيَلُ متراكم بعيدةً مهوى القرط، إما لنوفل أبوها، وإما عبد شمس ونوفل

فعلَّق على ذلك بقوله: (ولقد كانت المرأة في الشعر العربي عالم قداسة، وخصب، ونماه، وفي هذه القصيدة يتجسد ذلك بصور شستي، يراها الشاعر في مكان مقدس، ويلفت نظرَه منها الجيدُ، ذلك الجيد الذي لم يَعُد جيدَ امرأةِ جميلةٍ فحسب، وإنما أصبح جيدً حيوان له في الشعر العربي مكانته التي ربما استمدُّها من تقديس الجاهليين له. . . وإذا حصرنا فائدة الكنابة (بعيدة مهوى القرط) في الدلالة على طول العنق عفينا على دلالة الألفاظ وحياتها داخل السياق...»(<sup>(3)</sup>.

والرأى عندى أن الاحتضاء بدراسة الكناية داخل السياق ليس أمراً جديداً يبطن نوعًا من الابتداع، فقد مرّ معنا أن الشــاطبي، وهو من علماء الفقه والأصول كان من بين من نادُوا بمثل هذا المنهج الشمـولي الذي يعطى السياق الأهميـة الكبرى في دلالات الالفاظ ووظيفتها التعبيرية، ورغم ذلك فنحن لا ننكر ما تحمله هذه الدعاوي من وعي بالتعامل مع الخطاب الأدبي على أساس أنه تجربة متشابكة الخيـوط مترامية الأطراف، باعـتبارها نتاجًا وظيفيًا لدهاليز النفس الإنسانية. ومع ذلك فإن تحليل كناية عمر بن أبي ربيعة على هذا النحو انهنا لفظة ابعيدة وهنا القرط، وهنا انوفل، واعبد شمس، واهاشم، أسماء لها بُعد في النسب عريق، وهذا القرط في أذنها يحظى لديها بأن يستقر في مكان

<sup>(1)</sup> أحمد مطلوب، فنون بلاقية البيان البديع، ص 164.

<sup>(2)</sup> علي سرحان القرشي، المبالغة في البلاغة العربية تاريخها وصورها، ص 206.

<sup>(3)</sup> المرجم السابق، ص 206، 207.

عال يستمد علوَّه من علوُّ النسب والمهابة والجلال التي صبغَـها الشاعر عليمها، (1). إنَّ تحليلا كمهذا يتوقف عملي توفر بعض الشروط الهمامة منها العملم بالدلالات المعجمية للألفاظ، والنمـرُس بطرق استنتاج المعاني الخـفية للتراكيب، وعـدم الجهل ببعض علوم العربية، كعلم النسب. وقد يكون الاطِّلاع على منجّزات مؤوكى النص القرآني في هذا الشأن هاديًا بدوره إلى الوقوف على معانى الدلالات - ومنها الكناية - داخيل السياق النصُّي، ٥٠.. فالأصوليون ركَّزوا على دور النية والقصد في كل فعل تشريعي... كما أنهم اخمذوا في حسبانهم مُساق الكلام وسياقه وتفسير النص بالنص وانسجام الخطاب (2).

إن الاحتفاء بالسياق يُعدُّ أمرًا هامًا لا بالنسبة لمفسري القرآن وحدهم، بل أيضًا بالنسبة لتحليل الدلالات المعنوية للنصوص الأدبية، خـاصَّة عندما تحتوى على تعبير ذي بنية مزدوَجة مثل الكنابة عادةً ما يصعب تمييزه من غيره، إذ ١٠٠٠ تبدو الكنابة صعبة المنال عند تأمل جزئياتها - رغم ما يخيل إلينا أحيانًا من بساطتها الهينة - ذلك أنها تندغم في الكلام والتركيب اللغوي، ويظل السياق هو الكفيل بإضاءتها بشكل أساسي، لا كما عبهدنا التشبيه بارزًا، ولا كما هي الاستعارة مفاجئة وظاهرة الكيبان اللغوى الدلالي،(3)، ولعل ما قلَّل من شأن السياق ودوره في إبراز المعنى الكنائي في التراث هو تعمُّد بعض العلماء غزيقه إلى أفكار دون دراسة الكناية فيه ضمن نسيج أبيات القصيدة كلها؛ كالادعاء أن التعبير إذا نُظر إليه بمفرده أو بالنظر إلى ما يليه من قبله ومن بعده يمكن أن يكون كنايةً، وإلا فهو استعارة؛ قال ابن الأثير: «وقد يأتي في الكلام ما يجور أن يكون كناية، ويجور أن يكون استعارة، وذلك يختلف باختلاف النظر إليه بمفرده والنظر إلى ما بعده؛ كقول نصر بن سيّار في أبياته المشهورة التي يحرُّض بها بني أمبة عند خروج أبي مسلم:

ويوشك أن يكون له ضرامُ أرى خملل الرماد وميض جمر فإن السنار بالزنديين تسوري أقول من التعجب: لبت شعرى فإن هبسوا فسذاك بقياء ملك

وإن الحسرب أولها الكسلام البقاظ است أم نيام ؟ وإن رقسدوا فإنّى لا أنام

<sup>(1)</sup> المبالغة في البلاغة العربية تاريخها وصورها، ص 207، 208.

<sup>(2)</sup> محمد مفتاح، مجهول البيان، ص 112.

<sup>(3)</sup> فايز الداية، جماليات الأسلوب الصورة الفنية في الأدب العربي، ص 153.

فالبيت الأول لوروده بمفرده كان كناية؛ لأنه لا يجوز حَملُه على جانب الحقيقة وحملُه على جانب الحقيقة وحملُه على جانب المجاز...، (1) ولم يكن هذا المنهج التحليلي في نظر بعض الدارسين إلا نوعًا من العبث؛ لكونه - وهذا هو المرجع - ينطلق من تجزئ التعبير إلى حقيقة ومجاز، ولا يشمله بالنظرة العميقة الكلية، وهو ما حدا برجاء عيد إلى التعليق عليه بقوله: قوماذا تمني الحقيقة في البيت الأول ـ على زهم ابن الأثير ـ لو حملنا الأداء الشعري؟ سيتحول هذا الأداء إلى نثرية تقريرية، والشاعر لا يقصد هذا المفهوم الحقيقي المشعري؟ من الرماد ويوشك أن يشتمل ليس مقصودًا في ذاته . . .

ومن هنا نرى أن التعبير الكنائي لا ينفصل في دلالته وقيمته عن دلالات السياق العام التي تتآرر داخل البناء الفني للقصيدة... ء (2) ومن ثَمَّ فقد يحلو لبعض الدارسين اعتبار الكنايات والتعبير الصريح واجتماعهما في النص الشعري في جدلية وتموَّج أشبه بالإيقاع الموسيقي المتناغم، وكان النص يحقق نوعًا من الفاعلية والتكامل الدلالي هو بحاجة ماسة إليهما ا و ديدو التركيب في فاعلية الصورة الكنائية عندما يتوالى في السياق الأدبي التعبير الصريح وذاك الكنائي، ولو جار لنا أن نستعير مصطلحات الموسيقى لقلنا مسافة إيقاعية لدى المتلقي كما لو كانت بين نغمة القرار ونغمة الجواب، والتأثر الجمالي يتم بالدرجة التي تقع عليها النغمة ... ء (3).

هذا إذا أضفت إليه بعداً جماليًّا آخر يتمثل في جدلية الحفاء والظهور، ويتعبير آخر: الإنتاج الثنائي المدلالي المستمسر دائمًا في جمسيع أشكال الكنايات؛ لأن «النظر في البناء الشكلي والعميق للكناية يدلُّ على اعتمادها عمليتي الحفاء والظهور أبداً .. . (4).

وقد يكون التعريض هو الوحيد من تلك الأشكال الذي يساهم فيه السياق بدور فاطل في تجلية المعنى وإنتاجه بعد أن كان مندسًا في غياهب الغموض إلى جانب ما يحدث فيه من تجاوز للحقيقة والمجاز، ففي «التعريض يتم تجاوز المنطوق في مستواه السطحي أو العميق، والتعلق بالإضافات الدلالية الطارئة من السياق»(5).

<sup>(1)</sup> المثل السائر 3، 55، 56.

<sup>(2)</sup> رجاء عبد، فلسفة البلاغة بين التقنية والتطور، ص 429، 430.

<sup>(3)</sup> فايز الداية، جماليات الأسلوب، الصورة الفنية في الأدب العربي، ص 154.

<sup>(4)</sup> محمد عبد المطلب، أدبيات البلاغة العربية قراءة أخرى، ص 188، 189.

<sup>(5)</sup> المرجع السابق، ص 194.

وفي القرآن الكريم من التعريض ما تستدل منه على أن دلالة التعريض تسبق من السباق وتتولد منه، فقول الله تعالى في الآية العاشرة مسن سورة البقرة ﴿ في قُوبِهِم مُرضَّ فَرَادَهُمُ اللهُ مَرضًا وَلَهُمْ عَلَابٌ البَّمِ بِما كَانُوا يَكُذَبُونَ ﴿ في كُوبِهِم المُرضَّ فَرَادَهُمُ اللهُ مَرضًا وَلَهُمْ عَلَابٌ البَّمِ بِما كَانُوا يَكُذَبُونَ ﴿ في على الزمخشري فيه على قبل الكلب وسماجته، وتخييل أن العلب الآليم لاحقٌ بهم من أجل كذبهم... والكذبُ الإخبارُ عن الشيء على خلاف ما هو به، وهبو قبع كله... عالى والما كان حال الكلب كذلك، لم يكن جائزًا أن يُسب لسيدنا إبراهيم عليه السلام عندما ادعي عليه ذلك؟ إذ أن المراد من الكلب غيرُ معناه الوضعي، قال الزمخشري: ووأمًا ما يُروك عن إبراهيم عليه السلام أنه كذب ثلاث كذبات؛ فالمراد التعريض، ولكن لما كانت صورتُه صورةً الكذب سُمي به... عاديًا وعا يقوي ذلك الاعتشاد هو انسجام دلالة التعريض مع السياق العام للسورة كلها كما تَبيّنا ذلك في المواضع السائقة الذكر.

وقد يظهر دور السياق في الدلالات الرمزية داخل النص الادبي نتيجة للمصلات الرابطة بينهما؛ لأن الرمز «ابن السياق وأبوه»(3)، بحيث تبدو تلك المدلاقة القوية في بعض أشعار العذريين بأشكال مختلفة، واتخذ العذريون في بعض النصوص من الجبال والرياح والنبات والحيوان رموزا توحى بمشاعر متعددة...

كقول كثير عزة:

أحبسك ما دامت بنجسد وشيجة وما استنَّ رقراقُ السراب وما جرَتْ وما سسسال واد من تهامة طبَّبُ

وما ثبتَـــتْ أبلي بــه وتَمـــارُ من الوحش صصماءُ البدين نوار بـه قلــــبُ ماديــــة وكــرار

<sup>(1)</sup> الكشاف 1، 35.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق 1، 35.

<sup>(3)</sup> مصطفى ناصف، الصورة الادبية، ص 158، نقلاً عن سناه حديد البياتي، نحو منهج جديد في البلاغة والثقد، ص 309. «من المعلوم أن دواسة الرمز تقوم على تقسيمه إلى رمز كلي وآخر جزئي، وهو يرتكز على موقف شعوري متكامل يقوم عليه البناء الغني للقصيدة في أحابين كثيرة إن كان الرمز كليًّا، أما إنا كان جزئيًّا فإنه يكون لبنة من لبنات البناء لا يجوز فنصله عنه، أو انتزامه منه عندان حسين قلسم، التصويم الشعري التجوزة الشعرية، ص 148.

إن سياق مثل هذه النصوص يجعلنا نستيعبد الاقتصار على الدلالات الوضعية للألفاظ، ودلالاتها الإيحاثية منقطعة نصل إليه عن طريق الحدس؛ يساعدنا على ذلك السياق...(1).

ومن البين أن لجوء العذريين إلى الرمز من شأنه أن يكشف عن نزعتهم نحو إلباس مشاعرهم ثربًا رمزيًا شفاقًا يصحب فهمه إلاً في ضوء المكونات العديدة للتجربة الشعورية، فالمكان مثل «نجد» أو «نهامة» يرتبط بذكرى عزيزة على الشاعر لعلها تتصل اتصالاً وثبضًا بلفظ «أحبك» الذي يعتبر خوانًا لجميع المشاعر المتأجمجة في الإبيات، أو لعلم البؤرة الدي تتقاذف منها العواطف العديدة التي تضطرم بها نفس المساعر، وهي عواطف مشدودة إلى بصفها شدًا عجبيًا لانتًا يعكمه سياق القصيدة وتلاحم أبيانها، وفي مستوى السياق يكشف النص عن القيم الفنية التي تنبثق من سياق القصيدة حين تأخذ بعض أبياتها برقاب بعض في نظم متلاحم متسلسل مؤثره (2) أو يحدث التواصل بين صورها البيانية بمختلف أشكالها داخل ذلك السياق؛ إذ «يكننا أن نقطع جازمين أن فيمل الصورة الكنائية عن سياقها العام ضرب من العبث، حيث إن فنية الصورة الكنائية ترتبط قيمتها بما قبلها وما بعدها من الصورة من العبث، حيث إن فنية الصورة الكنائية ترتبط قيمتها بما قبلها وما بعدها من الصور تشبيهية كانت أو استعارية (3).

لم يغنا الدارسون يوجهون الأنظار إلى التقصير الحاصل في بعض مناهج التحليل التي لم تأبه بما ربط الكناية بسياقها العام مشلما هو شأن أبي هلال العسكري في دراسته وللمسمائلة والإرداف، و فعيل لبعض الدارسين فأن السبب في هذا الاضطراب الذي نلحظه عند أبي هلال وغيره هو أنهم يحاولون أن يفصلوا في تحليلاتهم بين الصورة البيانية وسياقها العام، فالصورة البيانية سواء كانت تشبيهية أم استمارية أم كنائية لا يمكن أن تحفظ بفنيتها إذا دُرست بمعزل عن البناء اللغوي التي تشكل إحدى لبنانه. . . ه (4).

<sup>(1)</sup> سناه حديد البياتي، نحو منهج جديد في البلاغة والنقد، ص 308، 309 ابتصرف. الحجد: قسم من الجزيرة العربية يين الحجاز والعراق، أكثر شعراه العسرية القول في طيب ترابه وجودة هوائه وحسس نباته. المحجم الوسيط 2، 902.

اتهامة: أرض منخفصة بين ساحل البحر وبين الجبال في الحسجاد واليمن (ج) تهائم، والنسبة إلى تهامة تهامي، وتهامه المعجم الوسيط 1، 90.

<sup>(2)</sup> نحو منهج جديد في البلاغة والنقد، ص 331.

<sup>(3)</sup> عبد الرازق أبو زيد زايد، في علم البيان، ص 60.

<sup>(4)</sup> المرجع السابق، ص 59.

ويالجملة فإن الدارسين يُجمعون على ضرورة دراسة وتحليل الأسلوب الكنائي داخل سياقه الذي ورد فيه، وهذا اعتقادًا منهم بأن قيمته التعبيرية - مهسما اختلفت أشكالها وتنوعت صياغاتها - لا تظهر إلا داخل وظيفتها في النصوص، وهي إذا تراوحت بنيتها بين المباشرة والممق فإنها تتفق مع البنية اللغوية لأي خطاب أدبي.

إن السيساق هو الحقل الطبسيعي الذي يشهسد انبشاق التعابيس، وهو الكفيل بإخسفاء الدلالات المساعدة على إنارة المقصود من معاني تلك التعابير الكنائية وغيرها.

\_\_\_\_

### الخاتمة

ظلَّ البحث في نشأة التحبير الكنائي يُشكَّل مظهراً من مظاهر الاختلاف بين الدارسين، بحيث لم يتوصل فيه إلى رأي قاطع من شأنه أن يُزيل اللبسَ عن تلك النشأة والظروف العامة المحيطة بها، ولا شك أن العودة للنص القرآني، وكلام العرب، وجهود الطبقة الاولى من علماء اللغة تقلل من حدَّة ذلك الاختلاف.

فالكناية باعتبار ذلك نشأت داخل هذه الأجمواء الممزوجة بالحس الديمني واللغوي والاجتماعي والبياني، وكان الفيضل في ذلك يعود إلى علماء السلغة الأوائل، وعلى راسهم الخليل بن أحمد الفراهيدي، وسيبويه، والفراء، وأبو هبيدة.

ومن البيّن أن منفهوم الكناية عند أولئك العلماء لا يخرج عن نطباق المعنى اللغوي العام، وهو الستر والإخفاء والإضمار.

ولم يكن الجماحظ صاحب «البيان والستبيين»، و«الحيوان»، وابن قتيبة مؤلف «تأويل مشكل القسرآن»، و«تأويل مختلف الحسديث» بعيدين عن الوجسهة التي اتجه إليسها بحث الاسلوب الكنائي بمفهومه اللغوي العام وهو الستر والإخفاء.

ولعل ابن قتيبة يتفق مع أبي العباس المبرَّد الذي غَلَّبَ الجانب الحُلقي في تقسيمه على بقية الجوانب الاخرى.

وأما ابن المعتز فقد جسل الكناية والتعريض من محاسس الكلام، وأثر أن يحدهما ضمنيًا من خلال إيراد الأمثلة والشواهد لهسما من كلام العرب، وقد نهج ابن عبد ربه النهج نفسه عندما أكثر هو الآخر من الأمثلة بعد أن جمعها وصنفها تصنيفًا عماده اللوق الأدبي، ولا نشك بعد هذا أنه اطلع على كتب المشارقة، وقام بنقل كثير من الكنايات منها.

وأما قدامة بن جعفر فقد تقدم بالكناية شأوك بعيدًا، لـ على أهم ما فيه هو جعلها نوعًا من أنواع ائتلاف اللفظ مع المعنى، مدركًا بذلك الوشائج القوية التي تربط طبيعة التمبير الكنائي بما قبله وبعده من مساق القول، وهو من وجهة أخرى يعود له الفيضل في إطلاق مصطلح «الإرداف» على الكناية. وكان أبو هلال العسكري شديد الترسم لقدامة، خاصة في الباب الذي عقده للكناية والتسعريض، وإن يكن قد تنوزع بحثه للكناية على ما أسسماه أيضًا «بالمسائلة» أو «الإرداف والتوابع».

وأما ابن فارس فإنه نظر للكناية، وتبيّن له باستقراء الأمثلة ووصفها أن الكنايات إما أن تكون عن الشيء، فسيذكر بغير اسمسه، وإما أن تكون ضميراً فسي جميع أحسواله ودلالاته، ولا يخلو كلامه من خلط الكناية بغيرها.

ولم يكن الباقلاتي مبتكرًا في أكثر آرائه في الكناية والتعريض، فإن الغالب عليه هو الاقتباس والتبعية سواء في جعل الكناية من البديع، أو في تعريف الإرداف.

وعُني الثعالبي بجمع الكنايات، وتصنيفها تصنيفًا موضوعيًا، معتمدًا فيها على ذوقه الأدبى، وسعة اطلاعه على الأدب العربي قديمه ومحدثه.

وأما ابن رشيق القيرواني فإنه تناول الكناية - في كتابه العمدة - تحت ما أسماه بباب الإشارة، وفرق بينها وبين الصور الاخرى تفريقًا ضمنيًّا، وهناك مواضع في بحثه تدلنا على أنه اتبم فيها علماء المشرق.

وتناول آبن سنان الخنفاجي الكناية تحت الكلام في الألفاظ المؤلّفة، حيث ربطها بالفصاحة والبلاغة، باعتبار أن موضوع كتابه هو اسر الفصاحة، وهو لا يفتأ يسوق الامثلة، ويقوم بتحليلها تحليلاً يكشف عن رؤية عميقة غير مسبوقة.

وأسا عبد القاهر الجرجاني فإنه حاول وضع تعريف للكناية في كتابه «دلائل الإصجاز»، وكان من ضمن ما جاء به هو أن قيمة الكناية نكمن في زيادة إثبات المعنى، وليس في زيادة المعنى في حد ذاته، كما تَبُّه إلى قيمة المقام بين أن يكون المستدعى الكناية أو التصريح والذكر.

والحقُّ أن الجرجاني أدرك بمنهجه القائم على التنذوق الجمالي للسنصوص أن قيسمة التعبير الكنائي تكمُنُ في الوظيفة التي تؤديها داخل مساق البيت، ومن ثم النص الشعري كله، فلا يمكن أن يدرس التعبير بمناًى عن فضائه الذي نبت وترعرع فيه.

وأما أحمد بن محمد الجرجاني مؤلف كتاب اكنايات الأدباء وإشارات البلغاء، فاستقل كتابه هو الآخر بالكنايات، وكان عمله لا يتعدى فيه الاختيار والتصنيف والتعليق على بعضها تعليمًا اعتمد فيه على ذوقه الأدبى. ومن العلماء الذين تناولوا الكناية والتعريض جار الله المرخشري، وقد نحا في تفسيره «الكشاف» نحوا تطبيقبًا، متمشلاً فيه بآراء كثير من البلاغيين السابقين عليه تاريخيًا، وأهمهم على الإطلاق عبد القاهر الجرجاني، والدارسون يثبتون فضل السبق له في مصطلح «المجاز عن الكناية»، وهي النوع الذي يمتنع فيه جواز إرادة المعنى الحقيقي.

وأما الفخر الرازي صاحب انهاية الإيجاز في دراية الإعجاز، فعمد إلى تلخيص كتابي عبد القاهر ادلائل الإعجاز، واأسرار البلاغة، ويظهر أن تأثيره كان قويًا في العلماء الذين أنوا بعده، الذين أعجبوا بمنهجه في الشرح والتحليل والتقسيم، وطريقته في تقنين مباحث البلاغة.

وأما السكاكي صاحب «مفتاح العلوم» فبدأ بتعريف الكناية تعريفًا يقرب من أن يكون جامعًا مانعًا، وحاول التفرقة بينها وبين المجاز، ثم قام بتقسيمها إلى ثلاثة أقسام؛ هي: كناية عن موصوف، وكناية عن صفة، وكناية عن نسبة، وختم ذلك كله بإبانة بلاغتها. وقد أكثر من التفريعات والتقسيمات، وتحول منهجه المعتمد على مقاييس المنطق والفلسفة في التحليل إلى مدرسة لها أنصارها وخصومها.

وتناول أبن الأثير الكناية والتعريض في كنابيه «المثل السائر»، و«كفاية الطالب في نقد كلام الشاعر والكاتب»، وقد جعل الكناية في الكتاب الشائي نوعًا من أنواع الإشارة، وكنان يدو أنه عناد إلى تاريخ البينان العربي ووجَّه نقداً إلى العلمناء الذين خلطوا بين الكناية والتعريض.

تناول الإمام عز الدين بن حب العزيز بن حبد السلام السلمي الكناية في كتابه الإشارة إلى الإيجاز في بعض أنواع المجاره، وكانت جهوده مقتصرة على إيراد أمثلة منها وشواهد والتعليق عليها .

وأما الإمام الزنجاني فجعل الكناية من البديع، متابعًا في ذلك أوائل علماء البلاغة، من مثل ابن المعتز، وكانت غايته مقتصرة على اختصار ما جاء في كتب البلاغة.

واما الشيخ محمد بن علي بن محمد الجرجاني فعرض للكناية في كتابه «الإشارات والتنبيهات في علم البلاغة»، فقام بتعريفها، وبيان أن دلالتها عقلية، وأنها قسم من أقسام المجاز، ولا تكون إلا كذلك.

وتناول الإمام بدر الديس بن مالك الكناية في كـتابه المصـباح في المصاني والبـيان والبديم، فبدأ بتعريفها ثم انتقل إلى تبـيان معناها والأغراض التي يعبر بها من أجلها، وهي أغراض استفراها -على ما يبدو- من أمثلة وشواهد الكنايات. وحاول الخطيب شرح تلخيصه لكتاب «مفتاح العلوم»، وذلك بالقيام بسط مسائله وشرح غامضه مع الإكثار من الأمثلة والشواهد، وسطريقة يغلب عليها الوضوح والاسلوب الرصين الخالى من التكلف.

بدأ القزويني بتصريف الكناية وإبانة الفرق بينها وبين المجار، وهو يرى أن الكناية وسطٌ بين الحقيقة والمجاز، وهي من مظاهر تفرُّد،، وقد أكثر من الأمثلة والشواهد التي لم تَرد بكتاب "مفتاح العلوم".

وأما الإمام الحسين بن حبد الله بن محمد الطبيي فدرس الكناية في كتابه «التبيان في البيان»، بحبث اقتصرت جهوده على تلخيص عدة كتب أهمها «مفتاح العلوم»، و«المصباح»، و«الإيضاح»، و«المثل السائر» وغيرها من أمهات مصادر البلاغة العربية، ويظهر أنه لم يقف من تلك المصادر موقف المسلم بجميم ما ورد فيها.

وهو في تلخيصه لـ «مفتاح العلوم» يبدو شديد التركيز والاقتضاب، بحيث يصعب تبين المراد من الفكرة لديه في بعض الاحيان.

وأما الإمام يحيى بن حسمزة العلوي فبحث الكناية في كتابه «الطراز»، وجعلها من أودية البلاغة، ومن حُمُد المجاز، كما نبّه إلى ما تختص به من غموض.

بدأ العلوي بوضع تعريف للكناية، وأجبهد نفسه في البحث عن ذلك في اللغة والاصطلاح، حتى أدًى به ذلك إلى أن أبطل كشيرًا من التعاريف الاخرى متذرعًا بعدة حجج، وقد مزج بين طريقة المتكلمين وطريقة الأدباء.

وأما ابن القيم فعقد بابًا في كتابه «الفوائد المشوق للإشارة» جعل الكناية من ضمنها، ومن البين أنه يجعل للتعبير الكنائي خايتين إحداهما فنية، والاخرى خلقية .

قام الشيخ مسعد الدين التفتازاني بشرح كتاب الغزويني اللخيص المنتاح، شرحًا أسماه المطوّل، استمان فيه بثقافته في علوم المنطق والفلسفة، وبالعودة إلى تاريخ البلاغة العربية، والظاهر أنه لم يُسلَّم بكل آراء الغزويني.

وأما السيوطي فعسرض للكناية في كتابه الإثقان في علوم القرآنه، وكانت جهوده لا تتعدى الجمع والتصنيف والعرض الواضع المنظم، مستفيدًا من ثقافة متنوعة هي مزيج من العلوم العقلية واللغوية.

وكانت الأهداف التعليمية من أهم ما اعتنى به المؤلفون المحدّثون، وذلك بعرض التعبير الكنائي صرضًا جلابًا، فيه من البسر ما يبعده عن كزازة أساليب القدماه، ولعل أحسن من سعى لتلك الغاية علي الجارم ومصطفى أمين مؤلفا «البلاغة الواضحة»، والسيد أحمد الهاشعي صاحب «جواهر البلاغة»، ورغم الاتفاق في الغرض التعليمي إلا أنهما اختلفا في طريقة عرض المادة، والمنهج الذي تم به تناول الأمثلة والشواهد.

وقد يكون الشيخ هبد المتعال الصعيدي أحسن من يمثل هذا المنهج الذي اصطنعه في شرح كتاب «الإيضاح» للقزويني، وهو منهج قديم في جوهره، وطريقته، وغاياته، فقد شاع عن القدماء قيامهم بشرح الدواوين الشعرية، وأمهات الكتب الأدبية واللغوية، النحوية منها والصرفية.

وقد تعمد بكري شيخ أمين الإكثار من الأمثلة والشواهد مــن الشعر العربي القديم، والمعاصر، والحر، ومن نصوص النثر الفني حتى يضفي على كتابه نوعًا من التشويق.

وتحدث الشيخ أحمد المرافي عن الكناية في كتاب «حلوم البلاغة»، ولم يبتمد عن النهج الذي سلكه القدماء في بمحثها من: تعريف، وأقسام، وأنواع، وفرَّق بينها وبين المجاز، ومن ذكر لبلاغتها.

حاول محمود السيد شيخون التأريخ للكناية في كتابه «الأسلوب الكنائي نشأته تطوره بلافته»، وقد استمر في تتبع منشأ التعبير الكنائي وتطوره لدى كثير من علماء النقد والبلاغة، وذلك قبل أن ينتقل إلى العصر الحديث.

وقد ظلَّ تناوله مفستقرًا إلى ما يربط بينه وبين المؤثرات التي أثرت في البلاغــة العربية في العصر الحديث، وخاصة من الوجهة الإجرائية.

وأما الوجهة الفنية للكناية فتم تناولها باعتبارها صورة من صور البيان، ونتاج طبيعي للكة الحيال على الرغم من تنزُّع أنماطها وأشكالها، والمقامات التي تستدهيها وتتطلبها.

ولقد أسهم في تشكل هذا المفهوم ما أنجزه النقد والبلاغة العربية الكلاسيكية، وأيضاً ما أضافت الدراسات البلاغية الغربية من مفاهيم عن خصائص التعبير للجادي، ومنه الكنابة.

وأما صلة الكناية بالقيم الحلقية والاجتماعية فاكثرُ مِن أن يستنكَّ عليها بدليل، والسر في ذلك هو أن الكنايات جاءت لتمبَّر عن الحالات التي يشعله التصريح بها، فيلجأ إلى سترها لأغراض كشيرة؛ منها: أن ذلك سنة من سنن العرب في كلامها، ومنها: أنه لوارع ديني وخلقي مثلما هو شأن الكنايات القرآئية.

وأما جمالية السمبير الكنائي: فنقف عليها في إنتاج دلالتها الثنائية لمعين؛ أحدهما ظاهر، والآخر عميق، وهما معنيان يجوز إرادتهما في نفس الوقت، الشيءُ الذي يحقق لها الانسجام داخل النعس مع باقى الصور التقريرية والمجازية في آن واحد.

ومن جماليات الكناية استمرارها طوال أعصر الأدب العربي، وذلك بخلاف بعض الاشكال البلاغية الأخرى، التي انتهت بانتهاء العصور التي ازدهرت فيها.

تمتبر دواسة الكتابة داخل السياق من ضمن الملاحظات المتعلقة بالمنهج الذي تناولها به القدماه؛ فإن علماء البلاغة نظروا إليها باعتبارها لفظا، أو تركيباً داخل بيت شعري، أو نص أدبي، وهي نظرة جزئية لا يعترف بها النقد الحديث، ولا يعيرها أهمية؛ لكونه يمالج تلك النصوص علاجًا شموليًا.

354

# 1- فهرس الأيات القرآنية الكريمة

| رقم الصفحة              | رقمها | الأيسية                                                 |
|-------------------------|-------|---------------------------------------------------------|
|                         |       | سورة البقرة                                             |
| 168                     | 3.2   | هدى للمتقين. الذين يؤمنون بالغيب                        |
|                         |       | في قلوبهم مرض فزادهم الله مرضا ولهم عذاب أليم بما       |
| 346                     | 10    | كانوا يكذبون                                            |
| 25                      | 23    | فأتوا بسورة من مثله                                     |
|                         |       | فإن لم تفعلوا ولن تفعلوا فاتقوا النار التي وقودها الناس |
| 219.109                 | 24    | والحجارة أعدت للكافرين                                  |
| 26                      | 85    | وهو محرم عليكم                                          |
|                         |       | وكلوا واشربوا حتى يتسبين لكم الخيط الابيض من الحيط      |
| 84.9                    | 178   | الاسود من الفجر                                         |
| 291                     | 187   | فالآن باشروهن وابتغوا ما كتب الله لكم                   |
| .292 .171 .37           | 187   | أحل لكم ليلة الصيام الرفث إلى نسائكم                    |
| 302                     |       |                                                         |
| 291.219.62              | 187   | هن لباس لکم وأنتم لباس لهن                              |
| 157 .156                | 195   | ولا تلقوا بأيديكم إلى التهلكة                           |
| 147                     | 222   | ولا تقربوهن حتى يطهرن                                   |
| .292 .291 .183 .18      | 223   | فأتوا حرثكم أنى شئتم                                    |
| 293                     |       |                                                         |
| 292.191.181.3           | 223   | نساؤكم حرث لكم                                          |
| 292,291                 | 223   | فما استمتعتم به منهن                                    |
| .53 .36 .26 .21 .18     |       | ولا جناح عليكم فسيما عسرضتم به من خطبـة النساء أو       |
| .175.147.96 <i>.</i> 70 | 235   | أكنتتم في أنفسكم علم الله أنكم ســئذكرونهن ولكن لا      |
| .219 .202 .188          |       | تواعدوهن سرا إلا أن تقولو                               |
| 293                     |       |                                                         |

| رقم الصفحة         | رقمها | الأيــــة                                                 |
|--------------------|-------|-----------------------------------------------------------|
|                    |       | سورة آل عمران                                             |
| 205.139.112        | 17    | ولا ينظر إليهم يوم القيامة                                |
|                    |       | إن الذين كفروا وماتوا وهم كــفار فلن يقبل من أحدهم        |
| 143.110            | 90    | ملء الأرض ذهبا                                            |
| 113                | 95    | قل صدق الله                                               |
|                    |       | قل صدق الله فساتبعوا ملة إبسراهيم حنيفا ومساكان من        |
| 17                 | 95    | المشركين                                                  |
|                    |       | سورة النساء                                               |
| .278.171.21.18.3   | 21    | وقد أفضى بعضكم إلى بعض                                    |
| 291                |       |                                                           |
|                    |       | وربائبكم اللاتي فبي حجوركم من نسائكم اللاتي دخلتم         |
| 139                | 23    | بهن فإن لم تكونوا دخلتم بهن فلا جناح عليكم                |
| 29.22.19.4.2       |       | أو جماء أحد منكم من الغمائط أو لامستم النسماء فلم         |
| .97 .53 .49 .39    | 43    | تجدوا ماء فتيمموا                                         |
| .171 .139 .129 .64 |       |                                                           |
| 295.219            |       |                                                           |
|                    |       | سورة المائدة                                              |
| 109                | 60    | أولئك شر مكانا وأضل عن سواء السبيل                        |
|                    |       | وقــالت اليــهود يد الله مــغلولة غلــت أيديهم ولعنوا بما |
| 332.112.205.18     | 64    | قالوا بل يداه مبسوطتان ينفق كيف يشاء                      |
| 332.112.205.18     | 64    | وقالت اليهود يد الله مغلولة                               |
| 219.97.38.19       |       | ما المسيح ابن مريم إلا رســول قد خلت من قبله الرسل        |
| 295                | 75    | وأمه صديقة كانا يأكلان الطعام                             |
| 219                | 79    | لبئس ما كاتوا يفعلون                                      |
|                    |       | سورة الأنعام                                              |
| 113                | 146   | ذلك جزيناهم ببغيهم وإنا لصادقون                           |

| رقمالسفحة          | لهمكل | الأيــــة                                               |  |
|--------------------|-------|---------------------------------------------------------|--|
|                    |       | سورة الأعراف                                            |  |
| 156.110            | 149   | ولما سقط في أيديهم                                      |  |
| .62 .29 .18 .13 .1 | 189   | فلما تغشاها حملت حملا خفيفا                             |  |
| .171 .110 .89 .72  |       |                                                         |  |
| 278                |       |                                                         |  |
| 62                 | 189   | فمرت به                                                 |  |
| 17                 | 206   | وله يسجدون                                              |  |
|                    |       | سورة الأنغال                                            |  |
| 33                 | 7     | وتودون أن غير ذات الشوكة تكون لكم                       |  |
|                    |       | ومن يولهم يومئذ دبره إلا مستحرفا لقتال أو مستحيزا إلى   |  |
| 196.80             | 16    | ಬ                                                       |  |
|                    |       | سورة التوبة                                             |  |
| 26                 | 11    | فإن تابوا وأقاموا الصلاة وآتوا الزكاة فإخوانكم في الدين |  |
|                    |       | سورة هود عليه السلام                                    |  |
| 221                | 44    | واستوت على الجودي                                       |  |
| 68                 | 69    | فما لبث أن جاء بعجل حنيذ                                |  |
| 294.62             | 71    | فضحكت                                                   |  |
| 196                | 71    | وامرأته قائمة فضحكت                                     |  |
|                    |       | سورة يوسف عليه السلام                                   |  |
| 292,291,278        | 26    | هي راودتني عن نفسي                                      |  |
|                    |       | سورة الرعد                                              |  |
|                    |       | أنزل من السماء ماء فسالت أودية بقدرها فاحتمل السيل      |  |
| 133                | 17    | زبدا راييا                                              |  |
| 93                 | 19    | إنما يتذكر أولو الألباب                                 |  |
|                    |       | سورة الحجر                                              |  |
| 99                 | 99    | واعبد ربك حتى يأتبك اليقين                              |  |

| رقمالسفحة      | رقمها       | - الأيـــــة                                     |
|----------------|-------------|--------------------------------------------------|
|                |             | سورة الإسراء                                     |
| 140            | 23          | فلا تقل لهما اف                                  |
| 304.199        | 29          | ولا تجمل يذك مغلولة إلى صنتك ولا تبسطها كل البسط |
|                |             | سورة الكهف                                       |
| 70.36          | 73          | لا تواخلني بما نسيت                              |
| 110            | 42          | فأصبح يغلب كفيه                                  |
|                |             | سورة صريم عليها السلام                           |
| 68             | 25          | وهزي إليك بجذع النخلة تساقط عليك رطبا جنيا       |
|                |             | سورة طه                                          |
| .205.175.6     | 5           | الرحمن على العرش استوى                           |
| 315.250.220    |             | , <del>*</del>                                   |
| 175            | . 12        | فاخلع نمليك                                      |
| <b>42</b>      | . 22        | واضمم لِلْكُ إلى جناحك تخرج بيضاء من غير سوء     |
| 27             | H. 14 6     | إنما صنعوا كيد ساحر                              |
| <b>272</b> .   | 78          | فغشيهم مَن اليم ما غشيهم                         |
|                |             | - صورة الأنبياء عليهم السلام                     |
| 222            | 62          | بل فعُله كيُيْرُهم هذا                           |
| 90             | 90          | واصلحتاله زوجه                                   |
|                |             | سورة المؤ منون                                   |
| 294            | 5           | والذين هم لغروجهم خافظون                         |
| 54             | 13.         | ثم جعلناه نطفة                                   |
|                |             | سورة الغرقان                                     |
| 295 A2 64 35   | 7           | ما لهذا الزَّسول ياكل الطُّعام ويمشي في الاسواق  |
| <b>. 34</b>    | <b>. 28</b> | يا ويلتي ليتني لم اتخذ فلانا خليلا               |
| .263.110.27.19 |             | ويوم يعض الظالم على يديه يقول يا ليستني اتخذت مع |
| 308            | · 27        | الرسول سييلا                                     |

| رقم الصفحة     | رقبها | الأيـــــة                                            |
|----------------|-------|-------------------------------------------------------|
| 292.197.113.26 | 72    | والذين لا يشهدون الزور وإذا مروا باللغو مروا كراما    |
| .81.72.64.35   |       | ما المسيح ابن مريم إلا رســول قد خلت من قبله الرسـل   |
| 147            | 72    | وأمه صديقة كانا يأكلان الطعام                         |
|                |       | سورة الشعراء                                          |
| 27             | 4     | فظلت أعناقهم لها خاضعين                               |
| 272            | 63    | فانفلق فكان كل فرق كالطود العظيم                      |
|                |       | سورة النمل                                            |
| 328            | 7     | إذ قال موسى لاهله إني آنست نارا سأتيكم منها           |
|                |       | سورة القصص                                            |
| 68             | 15    | فوكزه موسى فقضى عليه                                  |
| 331            | 88    | كل شيء هالك إلا وجهه                                  |
|                |       | سورة لقمان                                            |
| 315            | 12    | ولا تصعر خدك للناس                                    |
|                |       | واقتصد في مشيك واغتضض من صوتك إن أنكر                 |
| 285            | 19    | الأصوات لعبوت الحمير                                  |
|                |       | سورة الأحزاب                                          |
| 196.191.133    | 27    | وأورثكم أرضكم وديارهم وأموالهم وأرضا لم تطؤوها        |
|                |       | يا أيها الذين آمنوا إذا نكحتم المؤمنات ثم طلقتموهن من |
| 39             | 49    | قبل أن تمسوهن فما لكم عليهن من عدة تعتدونها           |
| 222            | 62    | بل فعله کبیرهم هذا                                    |
|                |       | سورة سبأ                                              |
| 27             | 24    | وإنا وإياكم لعلى هدى                                  |
|                |       | سهرة فاطر                                             |
| 93             | 16    | إنما تنذر اللين يخشون ربهم بالغيب                     |
| 67             | 37    | وجاءكم النذير                                         |

| كالمنطق المقادة    | رقمها | الأيـــــة                                          |
|--------------------|-------|-----------------------------------------------------|
|                    |       | سورة پس                                             |
| 331                | 69    | وما علمناه الشعر وما ينبغي له                       |
|                    |       | سورة ص                                              |
| .75 .60 .40 .28    | 23    | إن هذا أخى له تسم وتسعون نعجة ولى نعجة واحدة        |
| .137 .133 .129 .79 |       |                                                     |
| 218                |       |                                                     |
| 59                 | 32    | حتى نوارت بالحجاب                                   |
|                    |       | سورة الزمر                                          |
| 44                 | 42    | والله يتوفى الأنفس حين موتها والتي لم تمت في منامها |
|                    |       | أن تقبول نفس ياحسرتا على ما فبرطت في جنب الله       |
| 11.12              | 56    | وإن كنت لمن الساخرين                                |
|                    | 56    | يا حسرتا على ما فرطت في جنب الله                    |
|                    |       | والأرض جميعا قبضته يوم القيامة والسماوات مطويات     |
| 250.220.6          | 67    | بيمينه                                              |
| 250                | 67    | والسماوات مطويات بيمينه                             |
|                    |       | سورة المؤ من                                        |
| 17                 | 27    | من كل متكبر لا يؤمن بيوم الحساب                     |
|                    |       | سورة فصلت                                           |
| 73.8               | 21    | وقالوا لجلودهم لم شهدتم علينا                       |
|                    |       | ادفع بالتي هي أحسن فإذا الذي بسينك وبينه عداوة كأنه |
| 197                | 34    | ولي حميم                                            |
|                    |       | سورة الشورس                                         |
| .235 .204 .123     | 11    | لیس کمثله شیء                                       |
| 240                |       |                                                     |
|                    |       | سورة الزخرف                                         |
| 324.219.200        | 18    | أو من ينشأ في الحلية وهو في الخصام غير مبين         |
|                    |       |                                                     |

| رقم الصفحة | لهمقل | الأيسية                                               |  |
|------------|-------|-------------------------------------------------------|--|
|            |       | سورة الدخان                                           |  |
| 336.136.74 | 49    | ذق إنك أنت العزيز الكريم                              |  |
|            |       | سورة الحجرات                                          |  |
| 283        | 4     | إن الذين ينادونك من وراء الحجرات أكثرهم لايعقلون      |  |
|            |       | يا أيها الذين آمنوا اجتنبوا كثيرا من الظن إن بعض الظن |  |
| 329        | 12    | إثم ولا تجسسوا ولا يغتب بعسضكم بعضا أيحب أحدكم        |  |
|            |       | أن ياكل لحم أخيه ميتا فكرهتموه                        |  |
|            |       | سورة الذاريات                                         |  |
| 53         | 9     | يۇنك عنە                                              |  |
|            |       | سورة القمر                                            |  |
| 270        | 7     | خشعا أبصارهم                                          |  |
|            |       | ففتحنا أبواب السماء بماء منهمر وفجسرنا الأرض عيونا    |  |
| 338 .118   | 13    | فالتــقى الماء على أمر قد قــدر وحملناه على ذات ألواح |  |
|            |       | ودسر                                                  |  |
|            |       | سورة الرحمن                                           |  |
| 59         | 26    | كل من عليها فان                                       |  |
| 221.50     | 56    | فيهن قاصرات الطرف                                     |  |
|            |       | سورة الواقعة                                          |  |
| 319        | 34    | وفرش مرفوعة                                           |  |
|            |       | سورة المهتحنة                                         |  |
| 99         | 12    | ولا يأتين ببهتان يفترينه بين أيديهن وأرجلهن           |  |
|            |       | سورة المنافقون                                        |  |
|            |       | وإذا قسيل لهم تعمالوا يستغمفسر لكم رمسول الله لووا    |  |
| 284        | 5     | رۇوسهم<br>در دوسهم                                    |  |
|            |       | سورة التحريم                                          |  |
| 294        | 12    | ومريم ابنة عمران التي أحصنت فرجها                     |  |

| <b>عَدُما المُعُدِدُ</b> | رقمها | الأيسسة                 |
|--------------------------|-------|-------------------------|
|                          |       | سورة المحثر             |
| .219.129.99.56           | 4     | وثيابك فطهر             |
| 308                      |       |                         |
|                          |       | سورة القيامة            |
| 59                       | 26    | كلا إذا بلغت التراقي    |
|                          |       | سورة النازعات           |
| 93                       | 45    | إنما أنت منذر من يخشاها |
|                          |       | سورة القارعة            |
| 329                      | 2.1   | القارعة ما القارعة      |
|                          |       | سورة المسد              |
| 332.331.219              | 1     | تبت يدا أبي لهب         |
| 332.331                  | 1     | تبت یدا این لهب ونب     |

# 2- فهرس الأجاديث النبوية الشريفة

| والمعتمة      | الحسديث                                                    |
|---------------|------------------------------------------------------------|
| 297           | 1 - أتريدين أن تراجعي رفاعة حتى تذوقي عببيلته ويذوق عسيلتك |
| 39            | 2 - أنا من نكاح لا من سفاح                                 |
| 85            | 3 - اطوّلكن يدا                                            |
| 147           | 4 – أكثروا من ذكر هادم اللذات                              |
| 297           | 5 - أنهن ناقصات عقل ودين                                   |
| 305           | 6 - أنا غولي من لا مولى له                                 |
| 171           | 7 - إنك لمريض القفا                                        |
| 9             | 8 - كان وسادك لعريضًا.                                     |
| 72            | 9 - إياك والقوارير                                         |
| 85            | 10 – إن وسادك لطويل عريض                                   |
| 262           | 11 - يإنه أتى شاة مصلية                                    |
| 186.104       | 12 - إن في المعاريض لمندوحة عن الكليب                      |
| 319 ,296 ,108 | 13 – إياكم وخضراء الدمن – الموأة الجسناء في منبت السوء     |
| 297           | 14 - خلع ربقة الإسلام من عنقه                              |
| 133           | 15 – زويدك سوقك بالقوارير                                  |
| 337           | 16- لا يبولن أحدكم في الماء,الدائم                         |
| m             | 17 - من الشرك الحفي أن يصلي الرجل لمكان الرجل              |
| 98            | 18 – من كشف قناع امراق وجب لها المهر                       |
| 278           | 19 – من وقاه الله شر ما بين فكيه ورجليه دخل الجنة          |
| 296           | 20 - تهي النبي 邁 من إنيان النساء في محاشهن                 |
| 191.98        | 21 – وَيحك يا أنجشة سوقك بالقوارير                         |

### 3- ههرس الشعسر

| الصفحة  | القائسل                | البحر        | القاطية |  |  |  |
|---------|------------------------|--------------|---------|--|--|--|
|         | المهزة                 |              |         |  |  |  |
| 81      | الشريف الرضي           | الكامل       | أحشائي  |  |  |  |
| 270     | المتنبي                | الخفيف       | البمداء |  |  |  |
| 319.270 | المتنبي                | الخفيف       | خياء    |  |  |  |
| 319     | الحارث بن حلزة         | الخفيف       | ضوضاه   |  |  |  |
| 114     | حسان بن ثابت           | الوافو       | القداء  |  |  |  |
|         | الباء (بالضم)          | 1            |         |  |  |  |
| 282     | التغلبي-الاخنس بن شهاب | الطويل       | سارب    |  |  |  |
| 266     | حبد الله بن عنمة       | البسيط       | مكروب   |  |  |  |
| 74      | المسيب بن علس          | المتقارب     | الاتاب  |  |  |  |
| 324     | البحتري                | الطويل       | محبب    |  |  |  |
|         | الباء (ہالفتح)         | 1            |         |  |  |  |
| 69.36   | الأخنس بن شهاب         | الطويل       | نب      |  |  |  |
|         | الباء (بالكسر)         |              |         |  |  |  |
| 81      | غير معزو               | مجزوء الكامل | الرغاب  |  |  |  |
| 231     | حافظ إبراهيم           | الحفيف       | الأعراب |  |  |  |
| 264     | غير معزو               | الطويل       | دبيب    |  |  |  |
| 266     | نافع بن لقيط الفقمسي   | الكامل       | لغرب    |  |  |  |
| 266     | حبد الله بن حنمة       | البسيط       | مكروب   |  |  |  |
| 301     | أبو القاسم الدينوري    | الكامل       | يغضب    |  |  |  |
| 150     | النابغة اللبياني       | الطويل       | بآيب    |  |  |  |
| 51      | النابغة اللبياني       | الطويل       | السباسب |  |  |  |
| 145     | الحماسي                | السريع       | العازب  |  |  |  |

| المبقحة          | القائسل                                  | البحر    | القاطية    |
|------------------|------------------------------------------|----------|------------|
|                  | التاء                                    |          |            |
|                  | ت (بفتح)                                 |          |            |
| 231              | الحنساء                                  | المتقارب | شتا        |
|                  | ت (بکسر)                                 |          |            |
| .117 .92 .19 .13 |                                          |          |            |
| .149 .144 .125   | الشنفرى                                  | الطويل   | حلت        |
| .192 .167 .157   |                                          |          |            |
| 300              |                                          |          |            |
| 269              | امرؤ القيس                               | الطويل   | عبراتي     |
| 269              | امرؤ القيس                               | الطويل   | معتكرات    |
| 269              | امرؤ القيس                               | الطويل   | نكرات      |
|                  | الجيم                                    |          |            |
|                  | ج (بغتج)                                 |          |            |
| 99               | ابن میاده                                | الطويل   | أفلجا      |
| 99               | ابن میادة                                | الطويل   | تحرجا      |
|                  | ج (بڪسر)                                 |          |            |
| .111.92.91.13.12 |                                          |          |            |
| .144 125 .117    |                                          |          |            |
| .166 .157 .149   | زياد الأعجم                              | الكامل   | ابن الحشرج |
| .209.192.174     |                                          |          |            |
| 309.251          |                                          |          |            |
|                  | الحاء                                    |          |            |
|                  | ج (بخم)                                  |          |            |
| 84               | قيل لكثير، أو لابن الطئرية،<br>أو للمضرب | الطويل   | ماسح       |

| الصفحة          | القائـل                     | البحر  | القاطية |
|-----------------|-----------------------------|--------|---------|
| 84              | قيل لكثير، أو لابن الطثرية، | الطويل | رائح    |
|                 | <b>أو</b> للمضرب            |        |         |
| 84              | قيل لكثير، أو لابن الطثرية، | الطويل | الأباطح |
|                 | أو للمضرب                   |        |         |
| 177.61          | غير معزو                    | الطويل | فأصارح  |
|                 | ج (بکسر)                    |        |         |
| 272             | کثیر عزه                    | الطويل | الجوانح |
|                 | الدال                       |        |         |
|                 | د (بخم)                     |        |         |
| 312             | غير معزو                    | الطويل | قعود    |
| 312             | غير معزو                    | الطويل | تعود    |
| .154 .82 .77 .8 | البحتري                     | الطويل | الحقد   |
| 286.164         |                             |        |         |
| 137             | الحطيئة                     | الطويل | ويزيد   |
| 77              | البحتري                     | الطويل | بد      |
|                 | د (بکسر)                    |        |         |
| 306.140         | طرفة بن العبد               | الطويل | أرفد    |
| 140             | طرفة بن العبد               | الطويل | البد    |
| 173             | البحتري                     | البسيط | العود   |
| 173             | البحتري                     | البسيط | الجود   |
| 165.155.10      | طرفة بن العبد               | الطويل | المتوقد |
| 159 .151 .15    | آبو تمام                    | الوافر | سعيد    |
| 147             | آبو نواس                    | الطويل | ساعد    |
| 147             | أبو نواس                    | الطويل | ولائد   |
| <b>W7</b>       | ابن المدبر                  | الوافر | المستجد |
| 147             | ابن المفبر                  | الوافر | سعد     |
|                 |                             |        |         |

| الصفحة            | القائس           | البحر    | القاطية |
|-------------------|------------------|----------|---------|
| 151               | النابغة الذبياني | البسيط   | الثمد   |
| 151               | النابغة الذبياني | البسيط   | الرمد   |
| 151               | النابغة الذبياني | البسيط   | فقد     |
| 151               | النابغة اللبياني | البسيط   | المدد   |
| 98                | المبرد           | الوافر   | الجواد  |
| 107               | مسلم بن الوليد   | الطويل   | غمد     |
|                   | د (بغتج)         |          |         |
| 341.90            | العباس بن الأحنف | الطويل   | لتجمدا  |
| 280 .171 .8       | الخنساء          | المتقارب | أمردا   |
|                   | الراء            |          |         |
|                   | ر (بضم)          |          |         |
| .157 .126 .125 .3 | أبو نواس         | الطويل   | يصير    |
| 271.173.167       |                  |          |         |
| 4                 | الخنساء          | البسيط   | الجحاد  |
| 4                 | الحنساء          | البسيط   | الدار   |
| 41                | بشار بن برد      | الحفيف   | شبر     |
| 41                | أبو هلال العسكري | الطويل   | الصقر   |
| 41                | أبو هلال العسكري | الطويل   | سطر     |
| 48                | الاخطل           | الوافر   | العقور  |
| 346               | کثیر عزة         | الوافر   | تمار    |
| 346               | كثير عزة         | الطويل   | نوار    |
| 346               | كثير عزة         | الطويل   | كرار    |
|                   | ر (بغتج)         |          |         |
| 244.124.91.10     | نصیب بن ریاح     | المتقارب | ظاهره   |
| 124.91.10         | نصیب بن رباح     | المتقارب | عامره   |
| 124.91.11         | نصیب بن رباح     | المتقارب | الزائر. |

| الصفحة         | القانسل              | البحر       | القاطية  |
|----------------|----------------------|-------------|----------|
| 47             | ذو الرمة             | الطويل      | هجرا     |
| 195.137.74     | ابن مقبل             | الطويل      | حميرا    |
| 195.137.74     | ابن مقبل             | الطويل      | طيرا     |
| .165 .155 .148 | الحماسي              | الكامل      | ظهورا    |
| 251            |                      |             |          |
| 148            | الحماسي              | الكامل      | غيورا    |
| 283 .246       | هارون هاشم رشید      | مجزوء الرجز | مهجوره   |
| 283 .246       | هارون هاشم رشید      | مجزوء الرمل | المأسوره |
| 283 .246       | هارون هاشم رشید      | مجزوء الرمل | سطوره    |
| 246            | هارون هاشم رشید      | مجزوه الرمل | زهوره    |
| 246            | هارون هاشم رشید      | مجزوء الرمل | النضيره  |
| 246            | هارون هاشم رشید      | مجزوء الرمل | مغموره   |
|                | و (بڪسو)             |             |          |
| 43             | بقيلة الاكبر الأشجعي | الوافر      | الحصار   |
| 43             | بقيلة الأكبر الأشجعي | الوافر      | الظوار   |
| 283            | ابن المعتز           | البسيط      | الحبر    |
| 289            | ابن مقبل             | البسيط      | سفر      |
| 171            | غير معزو             | الطويل      | الفواتر  |
| 171            | غير معزو             | الطويل      | الضمائر  |
| 74             | کعب بن زهیر          | الكامل      | الأنصار  |
| 252.243.198    | الشريف الرضي         | الطويل      | المآزر   |
| 198            | الشريف الرضي         | الطويل      | بالماذر  |
| 262            | أبو نواس             | الطويل      | كالبدر   |
| 103            | الجماز البصري        | مجزوء الرمل | بالكبائر |
| 103            | الجماز البصري        | مجزوء الرمل | العشائر  |
| 47             | الكذاب الحرماري      | السريع      | الغبر    |
|                |                      |             |          |

| المفحة   | القائسل             | البحر          | القاطية           |
|----------|---------------------|----------------|-------------------|
| 47       | الكذاب الحرماري     | السريع         | البشر             |
|          | السين               | -              |                   |
|          | س (بڪسو)            |                |                   |
| 97       | والبة بن الحباب     | السريع         | راسي              |
| 97       | والبة بن الحباب     | السريع         | جلاسي             |
|          | س (بفتح)            |                |                   |
| 98       | ابن عرفة            | المتقارب       | لباسا             |
|          | الضاد               |                |                   |
|          | ض (بکسر)            |                |                   |
| 342      | غير معزو            | السريع         | يرضي              |
|          | العين               |                |                   |
|          | ع (بشم)             |                |                   |
| III .13  | سابق البربري        | الطويل         | تقطع              |
| 327 .151 | ذو الرمة            | الطويل         | مولع              |
| 327      | ذو الرمة<br>م       | الطويل         | وقع               |
| الفاء    |                     |                |                   |
| _        | ف (بکسر)            |                |                   |
| 7        | أبو نواس            | الطويل         | قفي               |
| 101      | أبو العباس الجرجاني | السريع         | خلفه              |
|          | القاف               |                |                   |
| •••      | ق (بخم)             |                |                   |
| 339      | المتنبي             | الطويل         | شارق              |
| 98.61    | حميد بن ثور الهلالي | الطويل         | تروق              |
| 98       | حميد بن ثور الهلالي | الطويل         | ردی <u>ن</u><br>ا |
| 98       | حميد بن ثور الهلالي | الطويل<br>ما ا | طریق<br>۱۰        |
| 65       | ابن حبناء           | البسيط         | بلق               |

| الصفحة                 | القائسل                         | البحر    | القاطية  |
|------------------------|---------------------------------|----------|----------|
|                        | ق (بڪسر)                        |          |          |
| 275                    | الخنساء                         | الوافر   | الحليق   |
| 275                    | الخنساء                         | الوافر   | الرحيق   |
| 14                     | غير معزو                        | الخفيف   | معشوق    |
| 14                     | غير معزو                        | الخفيف   | البريق   |
|                        | ق (بسڪون)                       |          |          |
| 83                     | غير معزو                        | المتقارب | لا يعتنق |
|                        | ق (بغتج)                        |          |          |
| 93                     | الشاعر                          | المديد   | ما رزقا  |
|                        | الكاف                           |          |          |
|                        | ک (بفتح)                        |          |          |
| 333                    | الرماح بن ميادة                 | الطويل   | خصالكا   |
| 333 .286 .83           | الرماح بن ميادة                 | الطويل   | شمالكا   |
| 83                     | الرماح بن ميادة                 | الطويل   | مهالكا   |
| 301                    | ابن الرومي أو أبو علي البصير    | خفيف     | غشاشك    |
| 301                    | ابن الرومي أو أبو علي بن البصير | خفيف     | أعشاشك   |
| 156                    | العامل                          | الخفيف   | يديك     |
|                        | اللام                           |          |          |
|                        | ل (بکسر)                        |          |          |
| 76                     | الراعي                          | الطويل   | هائل     |
| 172                    | حسان بن ثابت                    | الكامل   | المقبل   |
| .124 .91 .89 .11       | ابن هرمة                        | المنسرح  | الأجل    |
| 304.172                |                                 |          |          |
| 279.11                 | كثير                            | الكامل   | المال    |
| .192 .157 .16          | البحتري                         | الكامل   | يتحول    |
| 285 .260 .2 <b>3</b> 2 |                                 |          |          |
|                        |                                 |          |          |

| القائيل                    | البحر                                                                                                                                                                                         | القاطية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|----------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| _ البحتري                  | الكامل                                                                                                                                                                                        | يفعل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| عبد الرحمن بن حسان بن ثابت | المتقارب                                                                                                                                                                                      | بني حنبل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| عبد الرحمن بن حسان بن ثابت | المتغارب                                                                                                                                                                                      | المحل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| غير معزو                   | الوافر                                                                                                                                                                                        | الفصيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                            |                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                            |                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                            |                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| أمرؤ القيس                 | الطويل                                                                                                                                                                                        | متبثل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| أبو نواس                   | السريع                                                                                                                                                                                        | الساحل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                            |                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| امرؤ القيس                 | الطويل                                                                                                                                                                                        | تتفل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| غبر معزو                   | البسيط                                                                                                                                                                                        | المناديل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| امرو القيس                 | الطويل                                                                                                                                                                                        | معجل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| امرز القيس                 | الطويل                                                                                                                                                                                        | تفضل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                            |                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                            |                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| أبو النجم                  | الكامل                                                                                                                                                                                        | فل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| امرؤ القيس                 | الطويل                                                                                                                                                                                        | ميكل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| امرؤ القيس                 | الطويل                                                                                                                                                                                        | مقتل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| امرو القيس                 | الطويل                                                                                                                                                                                        | إذلال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                            |                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| امرو القيس                 | الطويل                                                                                                                                                                                        | الحنوالي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| الحماسي                    | الطويل                                                                                                                                                                                        | خردل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| الحماسي                    | الطويل                                                                                                                                                                                        | ابن مقبل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| الحماسي                    | الطويل                                                                                                                                                                                        | منهل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| عبد الصمد بن المعلل        | الحفيف                                                                                                                                                                                        | الحليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                            | البحتري عبد الرحمن بن حسان بن ثابت عبد الرحمن بن حسان بن ثابت غير معزو امرة القيس غير معزو امرة القيس | الكامل البحتري المتقارب عبد الرحمن بن حسان بن ثابت المتقارب عبد الرحمن بن حسان بن ثابت الوافر غير معزو المسريع أبو نواس الطويل امرة القيس الطويل المواليس المواليس المواليس الطويل الحماسي الطويل الحماس المعاس المعاس الحماس |

| الصفحة  | القانسل             | البحر       | القاطية  |
|---------|---------------------|-------------|----------|
| 151     | غير معزو            | الطويل      | اصيل     |
| 26      | امرؤ القيس          | الطويل      | أمثالي   |
| 307     | عبد الصمد بن المعذل | الحفيف      | الغليل   |
| 252.132 | الشريف الرضي        | الكامل      | بغول     |
| 132     | الشريف الرضي        | الكامل      | شبول     |
|         | ل (بخم)             |             |          |
| 56      | طفيل الغنوي         | الطويل      | فمحول    |
| 73      | کعب بن زهیر         | البسيط      | التنابيل |
| 73      | کعب بن زهیر         | البسيط      | مكبول    |
| 136.73  | كعب بن زهير         | البسيط      | زولوا    |
| 80      | المتنب              | الحفيف      | المتبول  |
| 80      | المتنبي             | الحفيف      | النحول   |
| 80      | المتنبي             | المنسرح     | الغزل    |
| 277     | الشاعر              | الطويل      | تبول     |
| 276     | لبيد                | الطويل      | الأنامل  |
| 309     | عبيد                | السريع      | الحائل   |
| 318     | زينب بنت الطثرية    | الطويل      | أبادله   |
|         | ل (بغتج)            |             |          |
| 120     | البحتري             | الحفيف      | مثلا     |
| 337     | الجمدي              | الطويل      | غلا      |
| 9       | بشامة بن الغدير     | المتقارب    | اسيلا    |
| 9       | بشامة بن الغديو     | المتقارب    | ثنيلا    |
| 280     | غير معزو            | الوافر      | السلالا  |
| 77      | المتنبي             | الوافر      | السمالا  |
| 76      | خير معزو            | مجزوء الرمل | تعالى    |
|         |                     |             |          |

| الصفحة     | القائسل         | البحر  | القاطية |
|------------|-----------------|--------|---------|
|            | ل (بسکون)       |        |         |
| 102        | الشاعر          | الكامل | عقل     |
| 102        | الشاعر          | الكامل | اختسل   |
| 48         | الواعي          | الطويل | هائل    |
|            | الميم           |        |         |
|            | م (بضم)         |        |         |
| 344.131    | نصر بن سیار     | الوافر | ضوام    |
| 344.131    | نصر بن سیار     | الوافر | الكلام  |
| 344.133    | نصر بن سیار     | الوافر | نيام    |
| 344.132    | نصر بن سیار     | الوافر | انام    |
| 298        | غير معزو        | الوافر | السلام  |
| 298        | غير معزو        | الوافر | الكرام  |
| 298        | غير معزو        | الوافر | الحوام  |
| 272        | أبو تمام        | الكامل | تتهدم   |
| 277        | غير معزو        | الطويل | حلم     |
| 281        | راشد بن شهاب    | الطويل | الأدم   |
| 149.125.13 | خير معزو        | الكامل | نظامه   |
| 173.167    |                 |        |         |
| 4          | المتنبي         | الطويل | علاقمه  |
| 267        | إيراهيم بن هرمة | الطويل | امجم    |
|            | م (پڪسر)        |        |         |
| 336.137 A  | حنترة           | الكامل | تحوم    |
| 299.281    | حميد بن ثور     | الطويل | التحرم  |
| 299.281    | حميد بن ثور     | الطويل | أسلمي   |
| 299.281    | حميد بن ثور     | الطويل | تكلم    |
| 199.132    | حترة العبسي     | الكامل | مفدم    |
|            |                 |        |         |

| الصفحة          | القائسل          | البحر       | القاطية  |
|-----------------|------------------|-------------|----------|
| 159             | غير معزو         | الوافر      | تميم     |
| 75              | حنترة            | الكامل      | موتمي    |
| 75              | عنترة            | الكامل      | موتمي    |
| .148 .82 .55 .9 | حمر بن أبي ربيعة | الطويل      | هاشم     |
| 288             |                  |             |          |
| 101             | المبرد           | الوافر      | ميم      |
| 101             | المبرد           | الوافر      | الحكيم   |
| 37              | النابغة الذبياني | المنسرح     | مكتتم    |
| 322             | حافظ إبراهيم     | الحفيف      | الظلام   |
| 322             | حافظ إبراهيم     | الحفيف      | الأوحام  |
| 325             | المتنبي          | الطويل      | ضيغم     |
| <b>32</b> 5     | المتنبي          | الطويل      | المصمم   |
| 325             | المتنبي          | الطويل      | معمم     |
| 325             | المتنبي          | الطويل      | أسهمي    |
| 326             | المتنبي          | الطويل      | توهم     |
| 41              | حباس بن الفضل    | السريع      | آدم      |
| 343             | همر بن أبي ربيعة | الطويل      | الصرالم  |
| 343             | همر بن أبي ربيعة | الطويل      | متراكم   |
| 343.77.45       | همر بن أبي ربيعة | الطويل      | هاشم     |
|                 | م (بسڪون)        |             |          |
| 331             | مخلد الموصلي     | مجزوء الرمل | ابن مریم |
| 331             | مخلد الموصلي     | مجزوء الرمل | تتكلم    |
| 287             | المرقش           | السريع      | يعلم     |
|                 | ما (بغتے)        |             |          |
|                 | النابغة الذبياني | المنسرح     | سقيما    |
| 315 .77 .A7     | ليلى الأخيلية    | الكامل      | سقهما    |

| السفحة           | القائسل                 | البحر    | القافية    |
|------------------|-------------------------|----------|------------|
| 63               | الصنوبري                | الوافر   | المدامة    |
| 63               | الصنوبري                | الوافر   | القلامة    |
| 324              | أبو نواس                | الوافر   | المستهاما  |
| 324              | أبو نواس                | الوافر   | والحراما   |
|                  | النون                   |          |            |
|                  | ن (بکسر)                |          |            |
| .163 .154 .82 .7 | عمرو بن معدیکرب         | الكامل   | الأضغان    |
| 251.243.207      |                         |          |            |
| 51               | امرؤ القيس              | الطويل   | غران       |
| 300              | محمد بن النمير الثقفي   | الطويل   | تكني       |
| 98               | ابن قيس الرقيات         | الحفيف   | بعيني      |
| 172              | الشريف الرضي            | الطويل   | يواني      |
| 320              | غير معزو                | الكامل   | الكتمان    |
| 331              | المتنبي                 | البسيط   | الفطن      |
|                  | نا (بفتع)               |          |            |
| 307              | محمد بن عيسى الدامغاني  | السريع   | فرزاتا     |
| 305              | الشاحر                  | البسيط   | مواضينا    |
|                  | ن (بسکون)               |          |            |
| 39               | الأعشى                  | المتغارب | آرن        |
| 39               | الأمشى                  | المتقارب | كاللبن     |
|                  | الغاء                   |          |            |
|                  | 🏊 (بغتج)                |          |            |
| 170              | زهير بن <b>أبي</b> سلمى | البسيط   | تخفيها     |
| .198 .30 .49     | المتنبي                 | الكامل   | سراويلاتها |
| 274 252 242      |                         |          |            |
| 301              |                         |          |            |

| الصفحة | القائسل             | البحر  | القاطية   |
|--------|---------------------|--------|-----------|
| 49     | غير معزو            | الكامل | موصوفاتها |
| 15     | غير معزو            | الكامل | كلامها    |
| 216    | ليد                 | الطويل | ومامها    |
| 40.28  | الأحشى              | الكامل | طحالها    |
| 280    | الأعشى              | الطويل | W         |
| 107    | إسحاق الموصلي       | الطويل | لثامها    |
|        | هـ (بكسر)           | •      |           |
|        | الشاعر              | السريع | خلفه      |
|        | ــ (ب <b>سکو</b> ن) | •      |           |
| 299    | غير معزو            | الرجز  | مره       |
|        | الياء               |        |           |
|        | س (بغتج)            |        |           |
| 340    | المتنبي             | الطويل | مآفيا     |
| 340    | المتنبي             | الطويل | السواقيا  |
| 296    | وفر بن الحارث       | الطويل | هيا       |
| 275    | الفرزدق             | الطويل | البواكيا  |
| 275    | الفرودق             | الطويل | لياليا    |
| 202    | الشميدر الحارش      | الطويل | القوانيا  |

## 4- فهرس الأماكن والبلدان

### السفحة

| 298.100.69.71.21 | بغداد      |
|------------------|------------|
| 347              | تهامة      |
| 7                | الجزاثر    |
| 347 .39 .12      | الحجاز     |
| 132.12           | خراسان     |
| 43               | الطاق      |
| 281              | عكاظ       |
| 283.246          | فلسطين     |
| 312.26           | الكوفة     |
| 100.71.43.39.28  | المدينة    |
| 106              | مرو        |
| 326              | مصر        |
| 298.136.106.74   | مكة        |
| 84               | منی        |
| 347              | غيذ        |
| 58               | نيسابور    |
| 31               | الهند      |
| 11               | وادي القرى |
| 347.324.21       | اليمن      |

## 5- فهرس الأعلام

### المفحة

|                          | المهزة                              |
|--------------------------|-------------------------------------|
| 276                      | إبراهيم أنيس                        |
| 49                       | أبو أيوب أحمد ابن عمران.            |
| 180 .136 .73 .34         | أبو بكر رضى الله عنه                |
| 57 .56 .55 .54           | أبو بكر الباقلاني.                  |
| 49                       | أبو بكر الشعراني                    |
| 301                      | أبو بكر الطبري                      |
| 272 .261 .159 .151 .15   | أبو تمام                            |
| 336.136                  | أبو جهل                             |
| 307                      | أبو جعفر محمد بن موسى الموسوي       |
| 53.52                    | أبو الحسين أحمد بن فارس             |
| 304                      | أبو الحسن الجوهري                   |
| 139 .113                 | أبو حنيفة                           |
| 202                      | أبو الحسن علي بن سليمان الاخفش      |
| 168.118.24               | إبراهيم حبد الحميد السيد التلب      |
| 346 .223 .107 .68        | إبراهيم - عليه السلام               |
| 304                      | إبراهيم بن هرمة                     |
| 177                      | أبو زياد                            |
| 132                      | أبو سعيد علي بن محمد بن أبي خلف     |
| 15.16                    | أبو سعيد محمد بن يوسف الثغري الطائي |
| .99 .97 .96 .95 .94 A2   | أبو العباس أحمد بن محمد الجرجاني    |
| .108 .106 .105 .102 .101 |                                     |
| 224 .192 .154 .153 .152  |                                     |
| 304                      | أبو العباس الضبي                    |

| السفحة                   |                                                   |
|--------------------------|---------------------------------------------------|
| 59                       | أبو العباس مأمون بن مولانا خوارزم                 |
| .35 .32 .29 .28 .27 .21  | أبو عبيدة معمر بن الم <i>ئنى</i>                  |
| 343.349.254              |                                                   |
| 74.28                    | أبو عمرو                                          |
| 300                      | أبو علي بن البصير                                 |
| 49                       | أبو الفضل العروضي                                 |
| 301                      | أبو القاسم الرسوري                                |
| 128 .87 .83 .82 .81 .78  | أبو محمد عبد الله بن محمد بن سعيد بن سنان الخفاجي |
| 350.201                  |                                                   |
| 344 .131 .107            | أبو مسلم                                          |
| .57 .44 .43 .42 .41 .20  | أبو منصور الثعالبي                                |
| 67 .63 .64 · .63 .62 .60 | •                                                 |
| .95.75.71.70.69.68       |                                                   |
| 128.122.108.100          |                                                   |
| .197 .192 .131 .129130   |                                                   |
| 258 254 247 224          |                                                   |
| 01.297.291.278.277       |                                                   |
| .340.312.305.304         |                                                   |
| .350                     |                                                   |
| 22                       | 14 1                                              |

|                  | .57 A4 A3 A2 A1 20         |
|------------------|----------------------------|
| -                | 67 .65 .64 + .63 .60       |
|                  | .95.75.71.70.69.68         |
|                  | 128.122.108.100            |
|                  | .197 .192 .131 .129130     |
|                  | 258 254 247 224            |
|                  | .301.297.291.278.277       |
|                  | .340 .312 .305 .304        |
|                  | .350                       |
| أبو النجم        | 23                         |
| آبو نواس         | .157 .147 .102 .97 .64 .3  |
|                  | .324 .262 .271 .173 .167   |
|                  | 330                        |
| أبو هلال العسكري | .77 .56 .55 .50 .49 .48    |
|                  | .210 .132 .128 .83 .82 .80 |
|                  | 350 347 315 258            |

### المفحة

| أبو يعقوب             | 88 .30                    |
|-----------------------|---------------------------|
| ابن أبي الإصبع        | 298 256 255 254           |
| ابن الآثير ضياء الدين | .132 .131 .79 .29 .25 .16 |
|                       | .137 .136 .135 .134 .133  |
|                       | .181 .180 .179 .147 .138  |
|                       | .188 .187 .186 .185 .182  |
|                       | .198 .195 .194 .193 .189  |
|                       | 213 .203 .202 .201 .200   |
|                       | 247 225 224 222           |
|                       | 344 301 258 257 252       |
|                       | 351.345                   |
| أحمد حسن الزيات       | 227                       |
| أحمد سعد محمد         | 24                        |
| أحمد الشايب           | 276                       |
| أحمد مصطفى المراخي    | 253 252 251 250           |
|                       | 353.257                   |
| أحمد مطلوب            | 77 Al                     |
| أحمد بن محمد الجرجاني | 350.161.160.158.157       |
| أحمد الهاشمي          | 236 235 234 230 201       |
|                       | 353.257                   |
| الأخطل                | 74.48                     |
| آدم حليه السلام       | 304.72.54                 |
| ارسطو                 | 183                       |
| الأزهري أبو منصور     | 296                       |
| إ سحاق الموصلي        | 107                       |
| إسحاق بن مسلم         | 107                       |
| •                     |                           |

| الصفحة                    |                                    |
|---------------------------|------------------------------------|
| 287 .74 .56               | الأصمعي عبد الملك بن قريب          |
| 40.39                     | الأعشى                             |
| 238                       | الاقسرائي                          |
| 268                       | إليوت                              |
| .56 .55 .51 .46 .45 .26   | امرؤ القيس                         |
| .86 .82 .81 .79 .76 .75   |                                    |
| .172 .171 .164 .143 .137  |                                    |
| 268.265.202               |                                    |
| 306.141.140.19            | ام درع                             |
| 228                       | أمين الحولي                        |
| 191                       | انجشة                              |
|                           | الباء                              |
| .154 .126 .120 .77 .16 .8 | البحتري                            |
| .232 .192 .164 .160 .157  |                                    |
| 323 285 268 261 260       |                                    |
| .151 .150 .149 .147 .146  | بدر الدین بن مالك                  |
| 351,256,219,152           |                                    |
| 257 A9 37                 | بدوي طبانة                         |
| 256.224.223.219           | بدر الدين محمد بن حبد الله الزركشي |
| 4                         | البرقوقي                           |
| 248                       | البوصيري                           |
| 97.62.AI                  | بشار بن برد                        |
| 9                         | بشامة بن عمرو                      |
| 350.55                    | الباقلاني                          |
| 353 .248 .237             | بكري شيخ أمين                      |

### المنفحة

| .208 .203 .169 .12 .9 .8                                                                                                                                                                                                     | بهاء الدين السبكي                             |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| 241,225,224,223                                                                                                                                                                                                              | Ç                                             |
| 101                                                                                                                                                                                                                          | البيروني                                      |
|                                                                                                                                                                                                                              | .بيرو <i>ي</i><br>النتاء                      |
| 304                                                                                                                                                                                                                          | . ــــــ .<br>التبريزي                        |
| 282                                                                                                                                                                                                                          | · ·                                           |
|                                                                                                                                                                                                                              | التغلبي<br>المتعادد                           |
| 204,203,202,195,16                                                                                                                                                                                                           | التفتاراني                                    |
| .208.207.206.205                                                                                                                                                                                                             |                                               |
| 213 212 211 210 209                                                                                                                                                                                                          |                                               |
| 352 240 225 215 214                                                                                                                                                                                                          |                                               |
| 218                                                                                                                                                                                                                          | تقي الدين السبكي                              |
| 330.67                                                                                                                                                                                                                       | تمام حسان                                     |
| 218                                                                                                                                                                                                                          | ابن تيمية                                     |
|                                                                                                                                                                                                                              | الثاء                                         |
|                                                                                                                                                                                                                              |                                               |
| 202.99                                                                                                                                                                                                                       | ثملب                                          |
| 202.99                                                                                                                                                                                                                       | ثملب<br><b>الجيم</b>                          |
| 202 .99<br>54 .33 .32 .31 .30 .25                                                                                                                                                                                            | ·                                             |
|                                                                                                                                                                                                                              | الجيم                                         |
| 54.33.32.31.30.25                                                                                                                                                                                                            | الجيم                                         |
| 54 .33 .32 .31 .30 .25<br>104 .88 .82 .81 .66 .65                                                                                                                                                                            | <b>الجيم</b><br>الجاحظ، أبو عثمان عمرو بن بحر |
| 54 .33 .32 .31 .30 .25<br>104 .88 .82 .81 .66 .65<br>349 .294 .106 .105                                                                                                                                                      | الجيم                                         |
| 54 .33 .32 .31 .30 .25<br>104 .88 .82 .81 .66 .65<br>349 .294 .108 .105<br>.89 .88 .87 .86 .84 .8 .5 .1<br>.109 .94 .93 .92 .91 .90                                                                                          | <b>الجيم</b><br>الجاحظ، أبو عثمان عمرو بن بحر |
| 54 .33 .32 .31 .30 .25<br>104 .88 .82 .81 .66 .65<br>349 .294 .106 .105<br>.89 .88 .87 .86 .84 .8 .5 .1<br>.109 .94 .93 .92 .91 .90<br>.121 .120 .119 .115 .114 .111                                                         | <b>الجيم</b><br>الجاحظ، أبو عثمان عمرو بن بحر |
| 54 .33 .32 .31 .30 .25<br>104 .88 .82 .81 .66 .65<br>349 .294 .108 .105<br>.89 .88 .87 .86 .84 .8 .5 .1<br>.109 .94 .93 .92 .91 .90<br>.121 .120 .119 .115 .114 .111<br>.144 .143 .140 .127 .124                             | <b>الجيم</b><br>الجاحظ، أبو عثمان عمرو بن بحر |
| 54 .33 .32 .31 .30 .25<br>104 .88 .82 .81 .66 .65<br>349 .294 .108 .105<br>.89 .88 .87 .86 .84 .8 .5 .1<br>.109 .94 .93 .92 .91 .90<br>.121 .120 .119 .115 .114 .111<br>.144 .143 .140 .127 .124<br>.161 .160 .152 .146 .145 | <b>الجيم</b><br>الجاحظ، أبو عثمان عمرو بن بحر |
| 54 .33 .32 .31 .30 .25<br>104 .88 .82 .81 .66 .65<br>349 .294 .108 .105<br>.89 .88 .87 .86 .84 .8 .5 .1<br>.109 .94 .93 .92 .91 .90<br>.121 .120 .119 .115 .114 .111<br>.144 .143 .140 .127 .124                             | <b>الجيم</b><br>الجاحظ، أبو عثمان عمرو بن بحر |

#### المنفحة 255 253 252 247 322 321 318 273 266 341 338 334 324 323 355.351.350 56 جرمانوس فرحات 104.65 جذيمة الوضاح 43 جعدة جعفر بن محمد 336 103 الجماز البصري 177 الجوهرى الحاء 65 ابن حبناه 256,220 الحائمي الحجاج 303 الحارث بن حلزة 319 حسان بن ثابت 172 الحسن بن على 336 339 الحسين بن إسحاق التنوخي الحسين بن جعفر بن محمد بن ثوابة 80 الحسين خمارويه بن أحمد ابن طولون 80 .174.172.171.170.169 الحسين بن عبد الله بن محمد المشهور بشرف الدين 256,224,223,176,175 الطيبي 352 ابن الحشرج عبد الله 251.210.174.125.91.12

172.137

322

الحطينة

حافظ إبراهيم

### المفحة

| A COLUMN TO THE PARTY OF THE PA |                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| 143                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الحكم الخضري             |
| 251.165.155.150.145                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الحماسي                  |
| 299 .281.98.61                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | حميد بن ثور              |
| 255 254 256 221 220                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ابن حجة الحموي           |
| 200                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | حنفي محمد شرف            |
| 72                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | حواء                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الخاء                    |
| 67                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الخضر                    |
| .156 .155 .153 .145 .10 .5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | الخطيب القزويني          |
| .163 .162 .158 .161 .158                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | •                        |
| .203 ,169 ,168 ,167 ,165                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                          |
| 207 206 205 204                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                          |
| 214.211.210.209.208                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                          |
| 238.225.216.215                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                          |
| 101                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | خلف الأحمر               |
| 31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | خالد بن عبد الله القسري  |
| 224 29 27 23 22 21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الحليل بن أحمد الفراهيدي |
| 349.254                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | •                        |
| .280 .275 .231 .171 .8 .A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | الخنساء                  |
| 315                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                          |
| 49                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الحواودمي                |
| 248                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ابن درید<br>ابن درید     |
| 163                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الدسوقي                  |
| 286                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ابن اللمينة              |
| 75.60                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | داود حليه السلام         |
| 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | دوسومیر                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                          |

|                                | الذال                     |
|--------------------------------|---------------------------|
| 327 .151 .47                   | ذو الرمة                  |
|                                | الراء                     |
| 12                             | ربيعي محمد علي عبد الحالق |
| 345.244.131                    | رجاء عبد                  |
| 224.63                         | الرادوياني، محمد بن عمر   |
| .116 .117 .116 .115 .114 .5 .4 | الرازي، فخر الدين         |
| .183 .181 .125 .121 .120 .119  |                           |
| 351,299,225,185,184            |                           |
| 281                            | راشد بن شهاب              |
| .78.77.76.75.73.72             | ابن رشيق، أبو علي الحسن   |
| 203 .202 .195 .136 .128        | -                         |
| 350                            |                           |
| 107                            | المرشيد                   |
| 48                             | الواعي                    |
| 333.83                         | الرماح بن ميادة           |
| 256.220                        | الرماني                   |
| 300                            | ابن الرومي                |
|                                | الزام                     |
| 151                            | زرقاء اليمامة             |
| 296                            | زفر بن الحارث             |
| .n2 .m .no .109 .97 .13 .6     | الزمخشري                  |
| .139 .128 .123 .121 .114 .113  |                           |
| .204 .176 .175 .167 .156       |                           |
| 240 224 222 220 213            |                           |
| .283 .270 .263 .254            |                           |
|                                |                           |

332 328 316 309 285

346 336

351,145,144,143,142

170

12

166,157,149,125,92

309.251.209.192.173

111.13

179.178

172

44

.13.12.11.10 & 7 & 5.2.1

.123 .122 .121 .84 .54 .14

.128.127.126.125.124

.140 .139 .138 .134 .130

.149 .148 .146 .145 .142

.155 .153 .152 .151 .150

.161.160.159.158.157

.168.167.166.165.162

.176.174.172.170.169

.203 .202 .200 .194 .193

207 206 205 204

214 212 211 210 209

224 223 222 216 215

238 235 232 231 225

الزنجاني عبد الوهاب زهير بن أبي سلمى

زياد بن سليمان

زياد الأعجم

السين

سابق البربري

ابن سراج

سعد بن عبادة

ابن سیرین

السكاكي

| الصفحة                     |                                       |
|----------------------------|---------------------------------------|
| 250 247 246 242            |                                       |
| 351.318.257.255.251        |                                       |
| 27 25 24 23 22 21          | سیبویه، أبو بشر عمرو بن عثمان بن قنبر |
| 349 254 224 29             |                                       |
| 326.325                    | سيف الدولة الحمداني                   |
| .218 .217 .216 .215 .142   | السيوطي، جلال الدين                   |
| .223 .222 .221 .220 .219   | •                                     |
| 352.248 <i>.2</i> 24       |                                       |
|                            | الشين                                 |
| 32                         | شريح                                  |
| 198.172.132                | الشريف الرضي                          |
| 114                        | الشريف المرتضى                        |
| 343 .342 .56 .52           | الشاطبي                               |
| 331.266.105.69.67.44       | الشعبي                                |
| 113                        | الشافمي                               |
| 202                        | الشميدر الحارثي                       |
| .199 .198 .197 .196 .195   | شمس الدين أبي عبيد الله ابن القيم     |
| 203 202 201 200            |                                       |
| 352.335                    |                                       |
| .157 .149 .125 .92 .19 .13 | الشنفرى                               |
| 300 .173 .167 .158         |                                       |
| 206.55                     | شوقي ضيف                              |
|                            | الهاد                                 |
| 98                         | الصابي                                |
| 304 .275 .98 .54 .49 .42   | الصاحب بن عباد                        |
| 275.231.A                  | مبتر                                  |
|                            |                                       |

387

| 63                  | الصنويري                     |
|---------------------|------------------------------|
|                     | الطاء                        |
| 302.289.12.11       | ابن طباطبا                   |
| 66                  | الطبري                       |
| 84                  | ابن الطثرية                  |
| 306.165.155.140.10  | طرفة بن العبد                |
|                     | بيدا                         |
| 41                  | العباس بن محمد               |
| 219 .97 .70 .36 .26 | ابن عباس                     |
| 137                 | عبلة                         |
| 102                 | ابن حائشة                    |
| 66 .57 .6           | عائشة حسين فريد              |
| 43                  | عثمان بن حفان رضى الله عنه   |
| 159                 | عبد الرحمن بن حسان بن ثابت   |
| 24                  | عبد الرحمن شهاب أحمد         |
| 106                 | عبد الملك بن مروان           |
| 319                 | عبيد بن الأبرص               |
| 303                 | عبد الرحمن بن محمد بن الأشعث |
| 307                 | عبد الصمد بن المعلل          |
| 141.140             | عبد العزيز ياسين             |
| 150                 | عبد العزيز عتيق              |
| 244.11.10           | عبد العزيز بن مروان          |
| 98                  | عبد العزيز بن يوسف           |
| 254 224 A4 A3 A2    | ابن عبد ربه                  |
| 349                 |                              |
| 90                  | العباس بن الأحنف             |

| عبد الستار حسين رموط                                 | 169                      |
|------------------------------------------------------|--------------------------|
| عبد القادر حسين                                      | 77 .54 .39 .26 .25       |
| عبد الله بن الزبير                                   | 303                      |
| عبد الله بن خارم                                     | 303                      |
| عبد الله بن حنمة                                     | 266                      |
| حبد الله بن المعتز                                   | .51.50 .49 .44 .41.40    |
|                                                      | 351.349.261.142.55       |
| عبد المتعال الصعيدي                                  | .210 .207 .168 .165 .123 |
|                                                      | 243,242,241,238,237      |
|                                                      | 353.245                  |
| حبد الملك بن مروان                                   | 106                      |
| حبد الصمد بن المعذل                                  | 307                      |
| العباس بن الأحنف                                     | 341.90                   |
| حباس بن الفضل                                        | 41                       |
| حثمان رضی الله حنه                                   | 104                      |
| حتبة بن همر بن هشام                                  | 30                       |
| مدنان قاسم                                           | 263                      |
| عدنان بن إسماعيل بن إيراهيم                          | 231                      |
| <i>مد</i> ي بن حاتم                                  | 84.9                     |
| ابن عرفة                                             | 98                       |
| <i>ع</i> ز الدين بن عبد العزيز بن عبد السلام النويري | 351.255.218.141.239.5    |
| مفت الشرقاوي                                         | 340                      |
| مقيل بن أبي طالب                                     | 106,44,40                |
| مقبة بن كمب بن زمير                                  | 84                       |
| لعامل                                                | 156                      |
|                                                      |                          |

| .189 .176 .104 .44 .43 .40 | علي بن أبي طالب              |
|----------------------------|------------------------------|
| 194.191                    |                              |
| 353.257.236.234.230        | علي الجارم                   |
| 338                        | علية بنت المهدي              |
| 77                         | عمارة ابن حقيل               |
| 299 .281 .136 .43 .73      | عمر بن الخطاب رضى الله عنه   |
| 343 287 82 77 9            | عمر بن أبي ربيعة             |
| 243.82.7                   | عمرو بن معديكرب              |
| 149.98                     | ابن العميد                   |
| 48                         | العنيرى                      |
| .199 .137 .132 .74 .28 .4  | عتر بن شداد                  |
| 336                        |                              |
| 219.97.72.53               | عيسى عليه السلام             |
|                            | ،                            |
| 201.128                    | الغائمي                      |
|                            | ب<br>الفاء                   |
| 275.11                     | الفرزدق                      |
| 254 29 27 26 25 21         | سورین<br>الفراء یحیی بن زیاد |
| 349                        | المراد يعين بن رود           |
| 17                         | فرعون                        |
| 350.69.54                  | • •                          |
| 330.07.04                  | ابن فارس<br><b>القاف</b>     |
|                            |                              |
| 39 37 36 35 34 33          | ابن قتية                     |
| 254 248 .75 .47 .44        |                              |
| 349 ,336 ,328 ,266         |                              |
| 113                        | فنادة                        |

#### المبذحة

| .55 .51 .48 .47 .46 .45    | قدامة بن جعفر                                |
|----------------------------|----------------------------------------------|
| .199 .143 .142 .86 .82 .77 |                                              |
| <i>264 256 224 2</i> 20    |                                              |
| 350.333.329                |                                              |
| 315                        | قومها الحفاجي                                |
| 88.3O                      | قیس بن خارجة                                 |
| <b>33</b>                  | قیس بن زهیر                                  |
| 98                         | ابن قيس الرقيات                              |
|                            | الكاف                                        |
| 341.325.319                | كافور الإخشيدي                               |
| 346 279 272 84             | کثیر عزة                                     |
| 47                         | الكذاب الحرمازي                              |
| 33                         | کرب بن صفوان                                 |
| 189.135                    | کسری                                         |
| 136.73                     | کعب بن زهیر                                  |
| 340                        | كافور الإخشيدي                               |
| 284                        | کمال آبو دیب                                 |
|                            | اللام                                        |
| 216                        | لبيد بن ربيمة                                |
| 162                        | لطفي حبد البديع                              |
| 183                        | ليبتز                                        |
| 143.77.46                  | ر<br>ليلي الإخيلية                           |
|                            | الهيم                                        |
| 63                         | المأمون<br>المأمون                           |
| .73.40.39.38.37.35         | المبرد، محمد بن يزيد<br>المبرد، محمد بن يزيد |
| 302,202,108,101,75         | سبرد، محدد بن برید                           |
| SOK IKOK IKOB IKOLIA D     |                                              |

| AMERICA I                        |                                                                                      |
|----------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| .198.132.81.80.49.4              | المتنبي ، أحمد بن الحسين الجعفي<br>£5.51.48.47.46.45                                 |
| iusicii <b>27 4 25</b> 2 242 232 | .199 ,143 ,142 ,86 ,82 ,77                                                           |
| .339 .331 .326 .325 .319         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                |
| 349,340                          | .264.256.224.220                                                                     |
| 151                              | 350,333 ع29<br>المتجردة، زوج النعمان بن المنفر<br>ale                                |
| فرمها الحفاجي 113.62             | مجاهد                                                                                |
| قيس بن خارجة 338                 | 0E.88 محمد أبو موسى 82<br>EE محمد بن عبد الله - رسول الله صلى الله عليه وآله<br>89   |
| 9. 10. 35. 58.59 59.59 16.59     | محمد بن عبد الله - رسول الله صلى الله عليه وآله                                      |
| 1. Job 120 Jil 185 .73 .72       | 89                                                                                   |
| .295 ،284 ،283 ،191 ،186 كاف     |                                                                                      |
| كافر بعالي ينطح 194 ع95 ع96      | 341,325,319                                                                          |
| کٹیر عزۃ 336                     | 346.279.272.84                                                                       |
| الكذابية المحادثة العوانكا       | 74<br>محمد بن علي بن محمد الجرجاني<br>عام محمد عبد المطلب<br>محمد عبد المطلب         |
| كرب بن مس <b>وية 227</b> ,211    | محمد عبد المطلب                                                                      |
| كسرى 43                          | محمد بن النعمان - شيطان الطاق                                                        |
| كعب بن زهير 299                  | محمد بن النمير الثقفي<br>محمد بن النمير الثقفي                                       |
| كافور الإخشيدي 307               | 010 محمد بن عيسى الدامغاني                                                           |
| كمال أبر ديب 29                  | محمد فتيع 281                                                                        |
| 228. واللام                      | محمد مفتاح                                                                           |
| لبيد بن ربيعة 16                 | محمد بن على بن عسر القد                                                              |
| الطفي عبد البديع 159             | محمد بن يوسف الثغري الطائي<br>محمود السيد شيخون القائي<br>محمود السيد شيخون الق      |
| LIF8 .141 .134 .72 .50 .28       | محمود السيد شيخون                                                                    |
| 257 255 253 231                  | u3.77.46                                                                             |
| ميما <sub>258 25</sub>           |                                                                                      |
| المامون 331                      | مخلد الموصلي                                                                         |
| 11_ < 210:167 x2:40 .53          | مخلد المرصلي<br>.73 40 39 .38 .37 .35<br>مريم طبها السلام<br>.302 .202 .108 .101 .75 |
|                                  |                                                                                      |

| الصفحة                        | الصفحة                                                                                                       |
|-------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| نافع بن لقيط الغقكلكي         | المرق <b>ش الاكبر 266</b>                                                                                    |
| نرح عليه السلام 257           | المرصفي، حسين £28                                                                                            |
| <b>પ્</b> યં 74               | المسيب بن علس 288                                                                                            |
| <b>253</b> 234 .257 .230      | . <u>291:2</u> 6 <b>P</b> .256 .255                                                                          |
| 80                            | المتضنع عِ العَمْ عِنْ عَلَمْ عَدْدُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ |
| الما 325.106                  | معارية                                                                                                       |
| مار <b>288ما25 اِلاعت</b> 4   | ابن مقبل   283 £46                                                                                           |
| ابن هرمة 88.30                | ા <u>ર્</u> યા કેટ કે                                                    |
| اين مشام 47                   | ابن مالك \$6                                                                                                 |
| مشام بن عبد اللا27            | مالرميه 132                                                                                                  |
| مائس 101                      | ماني 288                                                                                                     |
| أحمد الهاشمي 107              | المنصور <b>243</b>                                                                                           |
| ابن مانئ 62                   | المهدي 125                                                                                                   |
| 65 ILele                      | المهلب بن أبي صفرة                                                                                           |
| الراحدي 328،107               | موسى (عليه الساكم)                                                                                           |
| الوطواط 57                    | موفق فوزي الجبر <sup>EEE</sup>                                                                               |
| والبة بن الح <b>بطبة 2</b> 05 | المير سيد شري <b>ع؟ .٥</b> ٩                                                                                 |
| ابياء 99                      | ابن ميادة                                                                                                    |
| يحي بن حمزة العلوي            | .778.777.176.80.4.2 النون                                                                                    |
| 136                           | .183.4524181.48047.2aki                                                                                      |
| 337 .98 .74                   | <b>, 18</b> 85 <b>, 184</b>                                                                                  |
| 151.51.37                     | ୧୫.୦୧ <sub>୮</sub> :(ଟ୍ରିମ <b>େମ</b> ୍ଟେମ                                                                    |
| 344 .132 .131                 | نصر برج 12 و225 . 194                                                                                        |
| يزيد بن <b>م244</b> ربا24.11  | نصیب بن رباح   80                                                                                            |
| يرسف (عليه السلاهمة           | الناصر العلوي <b>؟؟لاف</b> روش                                                                               |
| يوسف أبو العدومل15            | الن <b>ميكا بري 2 الديوا . 44</b>                                                                            |

يرنس بن حبيب

47

| <b>5</b> • •             |                      |
|--------------------------|----------------------|
| الصفحة                   |                      |
| 266                      | نافع بن لقيط الفقمسي |
| 328                      | نوح حليه السلام      |
| 288                      | نوفل                 |
| <b>291,269,256,255</b>   | النويري              |
| 335.334.325              |                      |
|                          | الشاء                |
| 283.246                  | هارون هاشم رشید      |
| 172.125.93.91.77         | ابن هرمة             |
| 26                       | ابن هشام             |
| 132                      | هشام بن حبد الملك    |
| 288                      | هاشم                 |
| 243                      | أحمد الهاشمي         |
| 125                      | ابن هانی             |
|                          | الواو                |
| 340                      | المواحدي             |
| 135                      | الوطواط              |
| 97.96                    | والبة بن الحباب      |
|                          | الياء                |
| .178 .177 .176 .80 .4 .2 | يحيى بن حمزة العلوي  |
| .183 .182 .181 .180 .179 |                      |
| .188.187.186.185.184     |                      |
| .193 .192 .191 .190 .189 |                      |
| 352 225 .194             |                      |
| 62                       | یزید بن منصور        |
| 291.67                   | يرسف (عليه السلام)   |
| 321,320,141,44           | يوسف أبو العدوس      |
|                          |                      |

يونس بن حييب

## ١- قائمة المصادر والمراجع

## 1 - ابو نمام، حبيب بن اوس

كتاب الوحشيات (ذخائر العرب 33) علق عليه وحقف عبد المزيز الراجكوتي الميمني، وزاد في حواشيه منحمود منحمد شاكر، ط2، دار المنارف، مصر، 1970.

## 2 - ابو تمام، حبيب بن اوس

ديوان أبي تمام بشرح الخطيب التبريزي (ذخائر العرب 5) ط2، تحقيق محمد عبده عزام، دار المعارف، بمصر، 1970.

#### 3 - ابن الأثير، ضياء الدين

المثل السائر في أدب الكاتب والنساعر، قدمه وحمققه وعلق عليه د، أحمد الحوفي، د، بدوي طبانة، ط1، نهضة مصر بالفجالة، مصر، 1962.

### 4 - ابن الأثير، ضياء الدين

كفاية الطالب في نقد كلام الشاعر والكاتب، تحقيق د، النبوي عبد الواحد شعلان، ط1، الزهراء للإعلام العربي، القاهرة، مصر، 1993.

## 5 - ابن الأحنف، العباس

ديوان العباس بن الاحنف، دار صادر، دار بيروت، لبنان، 1965.

## 6 - الأخطل، خياث بن غوث

ديوان الاخطل، شرح مجيد طراد، ط١، دار الجيل، بيروت، لبنان، 1995.

## 7 - أبو عبيدة، معمر بن المثنى

مجار القرآن، عارضه بأصوله وعلق عليه محمد فؤاد سزكين، ط 2، مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، 1981.

### 8 - الأعشى، ميمون بن قيس

ديوان الأهشى، شرح د، فرحات يوسف شكري، ط1، دار الجيل، بيروت، لمنان، 1992.

## 9 - الأمدي، أبو القاسم الحسن بن بشر

المؤتلف والمختلف، تحقيق هبد الستار أحمد فسراج، البابي الحلبي، القاهرة، مصر، 1961.

## 10 - الأمدي، أبو القاسم الحسن بن بشر

الموازنة بين أبي تمام والبحتري تحسقيق محمد محي الدين عبد الحسميد، مكتبة العلمية، بيروت لبنان، ب.ت.

### 11 - امرؤ القيس

ديوان امرئ القيس (ذخائر العرب 24) تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، ط3، دار المعارف بمصر، 1969.

#### 12 - أبو نواس، الحسن بن هانئ

ديوان أبي نواس، شـرحه وضـبطه وقـدم له علي فاهـور، ط2، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، 1994.

## 13 - البحتري، الوليد بن عبيد بن يحيى بن عبيد

ديوان البحستري، شرح وتقسديم حنا الفاخوري، ط١، دار الجسيل، بيروت، لبنان، 1995.

## 14 - بشار بن برد

ديوان بشار بن برد، جمع وتحقق وشرح الشيخ محمد الطاهر ابن عاشور، الشركة التونسية للتوزيع، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، 1976.

## 15 - الباقلاتي، أبو بكر

إحجاز القرآن بهامش الإتقان في علوم القرآن لجلال الدين السيوطي، دار المرفة، بيروت، لبنان، ب. ت.

## 16 - التفتازاني، سعد الدين بن مسعود

كتساب المطول في شرح تلخيص المفتساح، المكتبة الأزهرية للتسرات، القاهرة، مصر، 1330.

### 17 - التفتازاني، سعد الدين مسعود

مختصر العلامة سعد الدين النفتاراني على تلخيص المفتاح للخطيب القزويني ضمن الجزء الرابع من شروح التلخيص، ط2، السعادة، مصر، 1343.

18 - ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم

كتاب الإيمان، ط3، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، 1991.

19 - الثمالبي، أبو منصور عبد الملك بن محمد

الكناية والتصريض تحقيق د، هـائشة حسين فريد، دار قسباء للطباعــة والنشر والتوزيع، القاهرة، مصر، 1998.

20 - الثمالبي، أبو منصور حبد الملك بن محمد

روضة الفساحة، تحقيق محمد إسراهيم سليم، مكتبة القرآن، القاهرة، مصر، 1994.

21 - الثعالبي، أبو منصور عبد الملك بن محمد

النهاية في فن الكناية، حقق موفق فوزي الجبر، ط1، دار الحكمة، دمشق، سوريا، بيروت، لبنان، 1994.

22 - الثمالي، أبو منصور حبد الملك بن محمد

فقه اللغة وسر العربية، ط3، تحقيق مصطفى السقا، وإبراهيم الأبياري، وهبد الحفيظ شلبي، البابي الحلبي، مصر، 1972.

23 - الجاحظ، أبو عثمان عمرو بن بحر

البيان والتبيين، تحقيق عبد السلام هارون (مكتبة الجاحظ) ط4، طبعة السيد محمد فاتح الداية، بيروت، لبنان، ب. ت

24 - الجاحظ، أبو عثمان عمرو بن بحر

الحيوان، تحقيق عبد السلام هارون، دار الجيل، بيروت، لبنان، 1992.

25 - الجاحظ، أبو عثمان عمرو بن بحر

البرمسان والعرجان والعمسيان والحولان، تحقيق د، محمد مسرسي الحولي، ط2، مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، 1981.

#### 26 - الجرجاني، عبد القاهر

أسرار البلاغة، تحقيق ه ريتر، ط2، دار المسيرة، بيروت، لبنان، 1979.

## 27 - الجرجاني، عبد القاعر

دلائل الإعجاز في علم المعاني، صححه وعلق حواشيه السيد محمد رشيد رضا، دار المعرفة، بيروت، لبنان، 1978.

#### 28 - الجرجاني، محمد بن على بن محمد

الإشارات والنبيهات في علم البلاغة، تحقيق د، عبد القادر حسين، مكتبة الأداب، القاهرة، مصر، 1997.

### 29 - الجرجاني، أبو العباس أحمد بن محمد

كنايات الأدباء وإشسارات البلغاء، تحقيق د. محمود شاكر القطان، الهيئة المصرية العامة للكتاب، مصر، 2003.

## 30 - الجمحي، محمد بن سلام

طبقمات فحول الشعراء، قرأه وشرحه محممود محمد شاكر، دار المدني، جدة، المملكة العربية السعودية 1974.

### 31 - الحطيثة

ديوان الحطيئة برواية وشرح ابن السكيت، تمقــبق د، نعمان محمد أمين طه، الخانجي، مصر، 1987.

## 32 - حسان بن ثابت الأنصاري

ديوان حسان بن ثابت، وضعه وضبط الديوان وصححه عبد الرحمن البرقوقي، المكتبة التجارية، مصر، 1929.

### 33 - الحفاجي، أبو محمد عبد الله بن محمد بن سعيد بن سنان

سر الفصياحة، شرح وتصحيح عبد المتمال الصنعيدي، مكتبة منحمد علي صبيح وأولاده، مصر، 1969.

### 34 - الحنساء، تماضر بنت حمرو بن الحارث

ديوان الحنساء بشرح أبي العباس ثعلب (شعــراؤنا) قدم له وشرحه د، محمد فايز، ط3، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، 1998.

### 35 - ذو الرمة، خيلان بن حقبة العدوي

ديوان ذي الرمة، راجعه وقدم له وأتم شروحـه وتعليقاته زهير فتح الله، ط1 دار صادر بيروت، لبنان، 1995.

### 36 - الرادوياني، محمد بن صمر

ترجمان السلاغة، ترجمة، د، محمد نور الدين عسد المنصم (ذخائر التراث اللغوى 1) دار الثقافة، القاهرة، مصر، 1987

#### 37 - الرازي، الإمام لمخر الدين

نهاية الإيجار في دراية الإعجار، تحقيق، د، أحمد حجاري السقا، ط1، المكتب الثقافي، القاهرة، مصر، 1989.

### 38 - الرازي، الإمام فخر الدين

التفسير الكبير، ط2، دار الكتب العلمية، طهران، إيران، ب.ت.

### 39 - الرامي النميري

ديوان الراعي النمسيري بشرح د.واضح العسمد، ط1، دار الجيل، بيروت، لبنان، 1995.

## 40 - ابن رشيق، أبو على الحسن

العمدة في محاسن الشمر وآدابه ونقله، حققه وفصله وهلق حواشميه محمد محمى الدين عبد الحميد، ط٥، دار الجيل، بيروت، لبنان، 1981.

## 41 - ابن رشيق، أبو على الحسن

قراضة الذهب في نقبد أشعار العبرب، تحقيق الشاذلي بوينجي، الشبركة التونسية للتوزيم، تونس، 1972.

### 42 - الرضى، الشريف

ديوان الشريف الرضي شرح د، يوسف شكري فرحات، دلو الجيل، بيروت، لبنان، 1995.

### 43 - الزنجاني، حبد الوهاب

كتاب معيار النظار في علوم الأشعبار، تحقيق د، محمد علي رزق الحفاجي، دار المارف، مصر، 1991.

#### 44 - الزركشي، بدر الدين محمد بن حبد الله

البرهان في علوم الـ قرآن، تحقيــق محمد أبــو الفضل إبراهيم، ط3، المكتبة العصرية، صيدا، بيروت، لبنان، ب.ت.

## 45 - الزوزني، أبو عبد الله الحسين بن أحمد بن الحسين

شرح المعلقات السبع، تحقيق ودراسة د، محسمد عبد القادر أحمسد، النهضة المصرية، القاهرة، مصر، 1978.

## 46 - سابق البربري

شعر سابق بن عبد الله البربري، دراسة وجمع وتحقيق بدر أحمد ضيف، الإسكندرية، دار المعرفة الجامعية، مصر، 1987.

#### 47 - السبكي، بهاء الدين

عبروس الأفراح في شبرح تلخيص المنتاح ضيمن الجزء الرابع من شبروح التلخيص، ط2، السعادة، مصر، 1343 هـ

## 48 - السكاكي، أبو يعقوب

مضتاح العلوم، ضبطه وكتب هوامشه وعلق هليه نعيم زرزور، ط2، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، 1987.

# 49 - سپیویه، آبو بشر حمرو بن عثمان

كتاب سيويه، تحقيق عبد السلام هارون، دار الجيل، بيروت، لبنان، 1991.

## 50 - ابن السكيت، يعقوب بن إسحاق

إصلاح المنطق، شرح وتحقيق أحمد محمد شاكر، هبد السلام هارون، ط3، دار المعارف، بمصر، 1970.

# 51 - السيوطي، جلال الدين

الإتقان في حلوم القرآن، دار المعرفة، بيروت، لبنان، ب.ت

## 52 - السيوطي، جلال الدين

المزهر في طوم اللغة وأتواعها، شرحه وضبطه وصححه وعلق حواشيه محمد أحمد جاد المولى، علي محمد البجاوي، محمد أبو الفضل إبراهيم، دار الفكر، بيروت، لبنان، ب. ت

## 53 - الشاطبي، أبو إسحاق

الموافقات في أصول الشريعة، عني بضبطه وترقيمه ووضع تراجمه الأستاذ محمد على دراز، ط2، دار الفكر العربي، بيروت، لبنان، 1975.

## 54 - الشريف المرتضى، على بن الحسين

أمالي المرتضي، غرر الفوائد ودرر القلائد، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، ط2، الكتاب العربي، بيروت، لبنان، 1967.

### 55 - الشنفرى، عمرو بن مالك

ديوان الشنفرى (شـعراؤنا) ط2، جمـعه وحـققـه وشرحه، د، إمـيل بديع يعقوب، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، 1996.

#### 56 - الضبي، المفضل

المفضليات (ديوان العرب 1) تحقيق وشرح أحسمد محمد شاكر، عبد السلام هارون، ط4، دار المعارف، مصر، ب.ت

## 57 - ابن طباطبا، محمد بن أحمد

عيار الشعر، تحقيق د، محمد زغلول سلام، منشأة المعارف بالإسكندرية، مصر، 1984.

## 58 - الطيبي، شرف الدين

التبـيان في البيــان، تحقيق د، عبــد الستار حـــين زموط، ط1، دار الجيل، بيروت، لبنان، 1996.

## 59 - ابن عبد ربه، أبو عمر أحمد بن محمد

كتــاب العقــد الفريد، شــرحه وضــبطه أحمــد أمين، أحمــد الزين، إبراهيم الأبياري، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، 1982.

## 60 - حبيد بن الأبرص

ديوان عبيد بن الأبرص، شرح أحمـد عدرة (شـعراؤنا) ط1، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، 1994.

### 61- عز الدين عبد العزيز بن عبد السلام

الإشارة إلى الإيجاز في بعض أنواع المجار، تحقيق محمد بن الحسن بن إسماعيل، ط1، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، 1995.

## 62 - العسكري، أبو هلال الحسن بن عبد الله بن سهل

كتاب الصناعتين الكتبابة والشعر، تحقيق د، مفيد قسميحة، ط1، دار الكتب العلمية، بيروت، لينان، 1981.

## 63 - العلوي، السيد الإمام يحيى بن حمزة بن علي بن إبراهيم

كتاب الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حسقاتق الإعجاز، تحقيق د. عبد الحميد هنداوي، ط 1، المكتبة العصرية، بيروت، لبنان، 2002.

### 64 - ممر بن أبي ربيعة

ديوان عمر بن أبي ربيعة، شرحه وقدم له عبد أعلي مهنا، ط1، دارالكتب العلمية، بيروت، لبنان، 1986.

#### 65 - حترة بن شسلاد

ديوان عنتسرة، شسرح د، يوسف عيسد، ط1، دار الجسيل، بيسروت، لبنان، 1992.

## 66 - ابن فارس، أبو الحسين أحمد

الصاحبي في فـقه اللغة وسنن العرب في كــــلامها، تحقيق ســــــطفى الشويمي (المكتبة اللغوية العربية) مؤسسة بدران، بيروت، لبنان، 1963.

## 67 - الفراهيدي، الخليل بن أحمد

كتباب العين، تحقيق، د، منهدي المخزومي، د، إبراهيم السنامرائي (سلسلة الماجم والفهارس) وزارة الثقافة والإعلام، العراق، 1982.

## 68 - الفراء، أبو زكريا يحيى بن زياد

معاني القرآن، الجزء الأول والثاني، تحقيق، أحمد يوسف نجاتي، محمد علي النجار، دار السرور، بسيروت، لبنان، الدار المصرية للتاليف والسرجمة، ب.ت.

### 69 - ابن قتية، أبو محمد عبد الله بن مسلم

تأويل مشكل القرآن (مكتبة ابن قتيبة) شرحه ونشره السيد أحمد صفر، ط2، دار التراث، القاهرة، مصر، 1973.

## 70 - ابن قتية، أبو محمد عبد الله بن مسلم

كتاب المعاني الكبسير في أبيات المعاني، صححه المستشرق سالم الكرنكوي، دار النهضة الحديثة، بيروت، لبنان، 1953.

## 72 - ابن قنيبة، أبو محمد حبد الله بن مسلم

تأويل مختلف الحديث، صححه وضبطه، محمد زهري النجار، دار الجيل، سروت، لنان، 1991.

#### ٧٢ - قدامة بن جعفر، أبو الفرج

نقد الشعر، تحقيق كمال مصطفى، ط3، مكتبة الجانجي بالقاهرة، مصر، 1979.

## 73 - قدامة بن جعفر، أبو الفرج

نقد الشـــمر، تحقــيق د، عبد المنعم خــفاجي، دار الكتب العلميـــة، بيروت، لبنان، ب.ت.

## 74 - الرامي النميري

ديوان الراحي النميري، بشرح د، واضح الصمد، ط1، دار الجيل، بيروت، لبنان، 1995.

## 75 - القزويني، الحطيب

الإيضاح في علوم البلاغة المساني والبيان والبديع، تحقيق د، عبد القادر حمين، مكتبة الآداب، القاهرة، مصر، 1996.

## 76 - القاشاني، كمال الدين عبد الرزاق

اصطلاحات الصوفية، تحقيق د، محمد كمال إبراهيم جعفر، الهيئة المصرية العامة للكتاب، مصر، 1981.

## 77 - ابن القيم، شمس الدين أبي عبد الله

الفوائد المشموق إلى علوم القرآن وعلم البيسان، دار الكتب العلمي، بيروت، لبنان، ب.ت.

## 78 - كعب بن زهير

ديوان كعب بن زهيــر صنعة الإمام أبي ســعيد الحسن بن الحــــين العسكري، قدَّم له ووضع هوامشه وفهارسه د، حنا نصر الحني.

## 79 - المبرد، محمد بن يزيد

الكامل، عبارضه بأصبوله وعلق عليه محمد أبو الفيضل إبراهيم، السيند شجانة، نهضة مصر بالفجالة، مصر، 1956.

## 80 - المبرد، محمد بن يزيد

البلاغة، حـققها وقدم لها ووضع فـهارسها د، رمضان عـبد التواب، ط2، مكتبة الثقافة الدينية، مصر، 1985.

## 81 - المتنبي، أحمد بن الحسين الجعفي

ديوان أبي الطيب المتنبي، تحقيق وتعليق د، عبد الوهاب عـزام، ط1، دار المعارف، سوسة، تونس، 1991.

## 82 - المتنبي، أحمد بن الحسين الجمغي

ديوان أبي الطيب المتنبي، وضعه عبد الرحمن البرقوقي، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، 1980.

## 83 - ابن المعتز، حبد الله

البديع، احتنى بنشره وتعليق المقدمة والفهارس إغناطيوس كراتشفسكي، ط3، دار المسيرة، بيروت، لبنان، 1982.

#### 84 - ابن مقبل

ديوان ابن صقبل، عني بتحقيقه، د، صزة حسن (وزارة الشقافة والإرشاد القومي) إحياء التراث العربي (5)، دمشق، سوريا، 1962.

#### 85 - ابن مالك، بدر الدين

المصباح في المعاني والبيان والبديع، تحقيق د، حسني عبد الجليل يوسف، مكتبة الأداب، القاهرة، مصر، 1989.

### 86 - ابن منظرو

لسان العرب، نسقه وعلق عليـه ووضع فهارسه علي شيري، ط1، دار إحباء التراث العربي، بيروت، لبنان، 1988.

#### 87 - المير، سيد شريف

حاشية المبر سيد شريف على كتاب المطول في شرح تلخيص المناح، ط2، السعادة.

### 88 - النابغة الذبياني

ديوان النابغة الذبياني، تحقيق محمد أبو الفيضل إبراهيم (ذخائر العرب 52) دار المعارف، مصر، 1977.

## 89 - ابن النديم، محمد ابن إسحاق

الفهرست، تحقيق د، مصطفى الشوعي، الدار التونسية للنشر، تونس، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، 1985.

## 90 - النويري، شهاب اللين أحمد بن عبد الوهاب.

نهاية الأرب في فنون الأدب، تحسقيق علي محمد البجاوي، الهيشة المصرية المامة للكتاب، القاهرة، مسمر، 1976، والنسخة المصورة عن طبعة دار الكتب مع استدراكات وفهارس جامعة (تراثنا) وزارة الثقافة والإرشاد القومي، المؤسسة المصرية العامة للتأليف والترجمة والطباعة والنشر، ب.ت.

## 91 - الهلالي، حميد بن ثور

ديوان حميد بن ثور الهلالي، تحقيق عبد السلام محمد هارون، الدار الغومية للطباعة والنشر، الجسمهورية العسربية المتسحدة، التقافة والإرشساد الغومي، القاهرة، مصر، 1995.

### 2- المراجع

## 1 - إبراهيم، عبد العليم

الموجه الفني لمدرسي اللغة العربية (طرق التدريس) ط10، دار المارف، مصر، 1978.

#### 2 - أبو حملان، سمير

الإبلاغية في البلاغة العربية، ط1، منشورات عويدات السلولية، بيروت، لبنان، 1991.

## 3 - أبو زيد زايل د، حبد الرزاق

في علم البيان، مكتبة الشباب، القاهرة، مصر، ب.ن.

## 4 - أبو سريع ياسين، د، حبد العزيز

منهج العز عبد السلام في البحث البلاغي، ط1، السعادة، مصر، 1993.

## 5 - أبو العلوس، د، يوسف

المجاز المرسل والكنايــة الأبعاد المعرفــية والجمالــية، الأهلية للنشــر والتوزيع، عمان، الأردن، 1998.

## 6 - أبو على، د، محمد بركات حمدي

فصول في البلاغة (مكتبة الدراسات البلاغية 2) ط1، الفكر للنشر والتوزيع، همان، الأردن، 1983.

# 7 - امين، احمد

فجر الإسلام، ط10، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، 1969.

# 8 - بدوي، د، احمد احمد

أسس النقد الأدبي عند العرب، نهضة مصر بالفجالة، مصر، 1964.

## 9 - بناني، محمد الصغير

النظريات اللسانية والبسلاغية والأدبية عند الجاحظ من خلال البسيان والنبيين، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، 1983.

### 10 - التلب، د، إبراهيم عبد الحميد السيد

مصطلحات بيانية دراسة بلاغية تاريخية، ط1، مطبعة الحسين الإسلامية، مصر، 1997.

## 11 - الجارم، على، أمين، مصطفى

البلاغة الواضحة البيان المماني البديع للمدارس الثانوية باتفاق خاص مع الناشر ما كميلاني وشركاه، دار المعارف، مصر، 1995.

## 12 - حافظ، إبراهيم

ديوان حافظ إبراهيم، ضبطه وصححه وشرحه ورتب أحمد أمين، أحمد الزين، إبراهيم الأبياري، دار العودة، بيروت، لبنان، ب.ت.

#### 13 - حسان، د، تمام

الأصول دراسة إيستمولوجية لأصول الفكر العربي النحو. فقه اللغة. البلاغة، ط1، دار الثقافة، الدار البيضاء، المغرب، 1981.

## 14 - حسين، د، عبد القادر

القرآن والصورة البيانية، ط1، دار المنار، القاهرة، مصر، 1991.

### 15 - حسين، د، عبد القادر

أثر النحاة في البحث البلاغي، نهضة مصر بالفجالة، مصر، 1975.

## 16 - الحملاوي، الشيخ أحمد

كتاب شذا العرف في فن الصرف، ط16، البابي الحلبي، مصر، 1965.

## 17 - حميد البياني، د، سناء

نحو منهج جديد في البلاغة والنقد دراسة وتطبيق، ط1، منشورات جامعة قاريونس، بنغازي، ليبيا، 1998.

### 18 - حيدر، د، فريد عوض

علم الدلالة دراسة نظرية وتطبيقية، ط2، القاهرة، مصر، 1999.

## 19 - الحولى، أمين

مناهج تجديد في النحو والبلاغة والتفسير والأدب (الأهمال الكاملة 10) الهيئة المصرية العامة للكتاب، مصر، 1995.

#### 20 - الداية، د، فايز

جماليات الأسلوب: الصبورة الفنية في الأدب السعربي (دراسات أسلبوبية) ط2، دار الفكر العربي، بيروت، لبنان، دمشق، سوريا، 1996.

#### 21 - دياب، د، عبد للجيد

تحقيق التراث العربي منهجه، وتطوره، منشورات سمير أبو داوود، القاهرة، مصر، 1983.

## 22 - رزوق، د، أسعد

موسوعة علم النفس، مراجعة د، عبد الله عبد الدائم، ط2، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، لبنان، 1979.

#### 23 - سعد محمد، د، أحمد

الأصول البلاغية في كتاب سيبويه وأثرها في البحث البلاغي، ط1، مكتبة الأداب، القاهرة، مصر، 1999.

#### 24 - سليمان حمودت ده سعد

دروس في البلاغة العربية، دار المرفة الجامعية، قناة السويس، مصر، 1999.

## 25 - السيد، د، شفيع

التعبير البياني رؤية بلاغية نقدية، مكتبة الشباب، القاهرة، مصر، 1978.

## 26 - شيخ امين، د، بكري

البلاغة العربية في ثوبها الجديد، 2، علم البيان، ط5، دار العلم للملايين، بيروت، لبنان، 1982.

#### 27 - شيخون، د، محمود السيد

الأسلوب الكنائي نشأته. تطوره. بالاخته، ط1، مكتبة الكليات الأرهرية، القاهرة، مصر، 1978.

#### 28 - الصميدى، حبد المتمال

بنية الإيضاح لتلخيص المنتاح في علوم البلاضة، مكتبة الآداب، القاهرة، مصر، 1997.

## 29 - الصاوي الجويني، د، مصطفى

البلاغة العربية تأصيل وتجديد، منشأة المعارف بالإسكندرية، مصر، 1985.

## 30 - الصنوبري، أحمد بن محمد بن الحسن الضبي

ديوان الصنوبري، حققه د، إحسان عباس، دار المثقافة، بيروت، لبنان، 1970.

## 31 - ضيف، د، شوقي

البلاغة تطور وتاريخ، ط 6، 8، دار المعارف بمصر، 1990.

### 32 - طبانة، د، بدوي

علم البيان (دراسة تاريخية فنية في أصول البلاغة الصربية) ط 2، مكتبة الانجلو المصرية، مصر، 1967.

## 33 - عبد الجليل، د، حسني

التصوير البيساني بين القدماء والمحدثين دراسة نظرية تطبيقيسة، الأفاق العربية، القاهرة، مصر، 1997.

## 34 - عبد المطلب، د، محمد

أدبيات البـلاغة العربية قــراءة أخرى، ط1، الشركــة المصرية العالميــة للنشر، لونجمان، مصر، 1997.

## 35 - عتيق، د، عبد العزيز

علم البيان (في البلاخة العربية) دار النهضة العربية، بيروت، لبنان، 1974.

### 36 - عثمان، د، عبد الفتاح

التشبيه والكناية بين التنظير البلاغي والتسوظيف الغني، مكتبة الشباب، مصر، 1993.

## 37 - مصفور، د، جابر

الصورة الفنية في التراث النقدي والبلاغي، دار الثقافة، مصر، 1974.

#### 38 - مكاوى، د، إنعام فوال

المعجم المفـصل في علوم البلاغة البديع والبيــان والمعاني، ط 2، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، 1996.

## 39 - على صبح، د، على

الصورة الأدبية تأريخ ونقد، دار إحياء الكتب العربية هيسى الحلبي، القاهرة، مصر، ب.ت.

## 40 - على عبد الخالق، د، ربيعي محمد

البلاغة العربسية وسائلها وغاياتها في التسموير البياني، دار المعرفة الجسامعية، الإسكندرية، مصر، 1989.

## 41 - ميد، د، رجاء

في البلاغة العربية، مكتبة الطليعة، أسيوط، مصر، ب. ت.

### 42 - ميد، د، رجاء

فلسفة البلاغة بين التقنية والتطور، ط2، منشأة المعارف بالإسكندرية، مصر، 1988.

## 43 – فتيح، د، محمد

مفهسوم المجاز ومجاز القسرآن لابي عبيدة دراسـة في ضوء جهود نحـــاة الحالة والنحاة التحويليين، ط1، دار الفكر العربي، مصر، 1989.

## 44 - قاسم، د حدنان حسين

التصوير الشعري التجربة الشعورية وأدوات رسم الصورة الشعرية، ط1، المنشأة الشعبية للنشر والتوزيع والإعلان، الجماهيرية العربية الليبية الشعبية الاشتراكية، 1980.

## 45 - كوريان، هنري

تاريخ الفلسفة الإسلامية، ترجمة نصير مروة، حسن قبيسي، راجعه وقدم له الإمام موسى الصدر الأمير عارف تامر، ط 3، منشورات عويدات، بيروت، لبنان، 1983.

#### 46 - لاشين، د، عبد الفتاح

المعانى في ضوء أساليب القرآن، ط1، دار المعارف، مصر، 1976.

### 47 - مجمع اللغة العربية

المسجم الوسيط، إخبراج د، إبراهيم أنيس، د، عبدالحليم منتبصر، عطيسة الصوالحي، محمد خلف الله أحمد، ط 2، دار المعارف، مصر، 1972.

### 48 - مجمع اللغة العربية

معجم الفاظ القرآن الكريم، دار الشروق، بيروت، لبنان، القاهرة، مصر، ب.ت.

## 49 - محمد، د، ابو موسی

التصوير البياني دراسة تحليلية لمسائل البيان، ط4، مكتبة وهبة، القاهرة، مصر، 1997.

## 50 - محمد سلامة، د، عبد الفتاح

نظرات تطبيقية في علم البيان، ط1، دار المعارف، مصر، 1995.

## 51 - محمد شرف، د، حنفی

التصوير البياني، ط 2، مكتبة الشباب، القاهرة، مصر، 1973.

### 52 - محيى الدين عبد الحميد، محمد

شرح شذرو الذهب في معرفة كلام العرب، تأليف الإمام ابن هشام أبي محمد عبد الله جمال الدين، دار الفكر، بيروت، لبنان، ب. ت.

## 53 - المرافي، أحمد مصطفى

تاريخ علوم البلاغة والتعريف برجالها، ط1، البابي الحلبي، مصر، 1950.

## 54 - مطلوب، د، أحمد

فنون بلاغية البيان. البديم، ط1، دار البحوث العلمية، الكويت، 1975.

#### 55 - مفتاح، د، محمد

مجهول البيان (سلسلة المعرضة الأدبية) ط1، دار بوبقال، الدار البيضاء، المغرب، 1990.

#### 56 - مندور، د، محمد

النقمد المنهسجي عند العسرب ومنهج البسحث في الأدب واللغة مستسرجم عن الاستاذين لانسون، وماييه، نهضة مصر، 1996.

## 57 - الهاشمي، السيد أحمد

جواهر البلاغة في المصاني والبيان والبديع، إعداد حسن نجار محسمد، مكتبة الأداب، القاهرة، مصر، 1999.

58 - ملال، د، محمد فنيمي

النقد الأدبي الحديث، دار العودة، بيروت، لبنان، 1986.

59 - ياسين، د، عبد العزيز أبو سريع

علم الأسلوب المعاصر دراسة وتقييم، ط1، السعادة، مصر، 1991.

### 3- **الدوريات**

- 1 مجلة آدابِ المستنصرية (تصدرها كلية الآداب بالجامعة المستنصرية) العدد
   10، العراق، 1984.
- 2 مجلة الفكر العربي المعاصر (منجلة فكرية مستقلة تصدر عن مركز الإنماء القومي، العدد 48، 49، شباط، بيروت، باريس، 1988.

## 4- المراجع الأجنبية

- (1) A.Rey; Le Robert Dictionnaire d'aujourd'hui, France Loisirs, Paris (1995).
- C.Fromilhague, A. Sancier, Introduction à l'analyse stylistique, Bordas, Paris (1991).
- (3) Dictionnaire Franais Espagnol, Larousse, Paris 1983.
- (4) Encyclopedie Accueil; La rhétorique, Données encyclopédiques, Hachette Multimédia, copyright 2001, Hachette Multimedia, copyright 2001, France, 2001.
- (5) J. Dubois; Dictionnaire de Linguistique, Larousse, Paris (1989).
- (6) J. N. Hajjar; Trait de traduction, Dar el Mashreq, Beirut, (1977).
- (7) J.M. Adam ; Linguistique et discours littéraire, Larousse, Paris 1976.
- (8) H. Collins manufacturing, Collins Paperback dictionary, P.O. Box, Glasgow, GUONB.
- (9) M. Le Guern ; Sémantique de la métaphore et de la métonymie, Larousse, Paris (1973).
- (10) R. Galisson, D. Coste; Dictionnaire de didactique des langues, Hachette, Paris (1976).

# القهرس العام

| ح           | الإهداء                                                           |
|-------------|-------------------------------------------------------------------|
| (هـ - ط)    | المقدمة                                                           |
|             | الباب الأول                                                       |
| (260 - 1)   | تاريخ البحث في الكناية منذ نشأتها إلى العصر الحديث                |
| (71-1)      | الفصل الأول: التمريف بالتعبير الكنائي ونشأة البحث فيه             |
| 20-1        | 1 - التعريف بالكناية                                              |
| 71-21       | 2 - نشأة مصطلح الكناية وتدرج البحث فيه                            |
| (138-72)    | الفصل الثاني: جهود البلاغيين إبان القرنين الخامس والسادس          |
|             | الفصل الـثالث: جهــود البلاغــيين إبان القرن السابــع والثامن     |
| (225-139)   | والتاسع                                                           |
| (259-226)   | الفصل الرابع: الكناية وجهود المحدثين                              |
|             | توطئة: وتتفـــمن محاولات النهضة بعلوم البيـــان والتوفيق بين      |
| 226         | بلاغة العرب وبلاغة العجم                                          |
| (259 - 230) | اتجاهات دراسة التعبير الكنائي في المصر الحديث                     |
| 230         | أ - الأغراض التعليمية: كتابا البلاغة الواضحة وجواهر البلاغة       |
|             | ب- محــاولات تيســير المســألة البيانيــة: كتــابا بغيــة الإيضاح |
| 237         | والبلاغة العربية في ثوبها الجديد                                  |
| 250         | ج – غلبة الاتجاه التقليدي: كتاب علوم البلاغة                      |
| 253         | د - من مظاهر تفرد البحث الكنائي: كتاب الأسلوب الكنائي             |
| 258         | هـ- كلمة الختام في جهد الدارسين المحدثين في بحثهم للكناية         |

## البابالثاني

| (348 -260)  | الكناية من الوجهة الفنية                                |
|-------------|---------------------------------------------------------|
| (290-260)   | الفصّل الأول: الكناية باعتبارها صورة فنية               |
| (313-291)   | الفصل الثاني: الكناية وصلتها بالقيم الخلقية والاجتماعية |
| (333-314)   | الفصل الثالث: جماليات التعبير الكنائي                   |
| (348-334)   | الفصل الرابع: الكناية باعتبارها عنصرا داخل السياق       |
| (354 - 349) | #1분기 :                                                  |
| (414 - 355) | * الفهارس                                               |
| 355         | فهرس الآيات القرآنية                                    |
| 363         | فهرس الأحاديث النبوية الشريفة                           |
| 364         | فهرس الشعرّ                                             |
| 377         | فهرس الأماكن والبلدان                                   |
| 378         | فهرس الأعلام                                            |
| 395         | فهرس المصادر والمراجع                                   |
| (416 - 415) | ♦ الفهرس العام                                          |

[ تم بحمد الله ]

رقم الإيشاع: ٢٠٠٤ لسنة ٢٠٠٤ الترقيم الدولى: 38-181- 241 - 1.S.B.N.